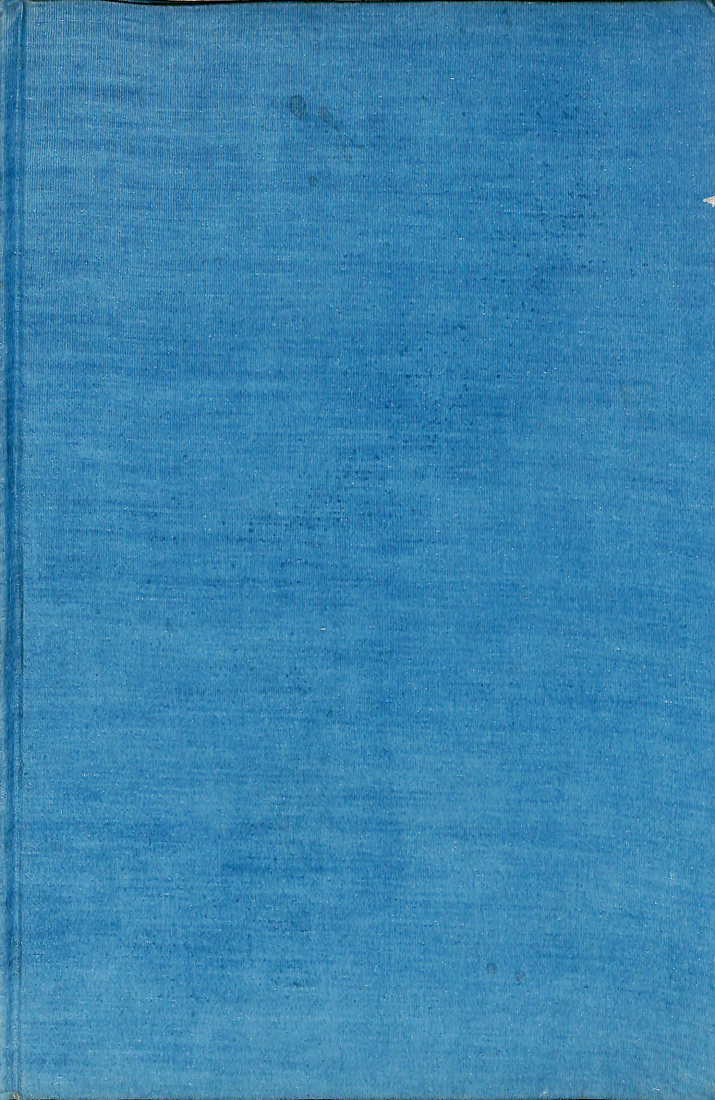
# Dictionary of Buddhist technical terms



Kenjiu Kasawara F. Max Müller



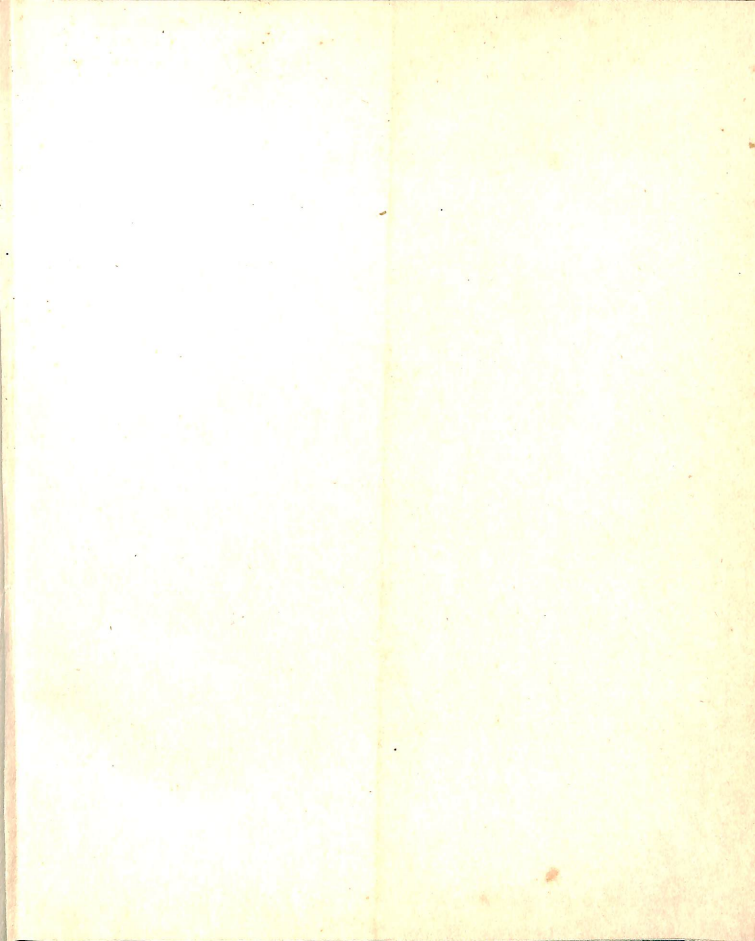
Ancient Buddhist literature of Hinayana (Smaller Vehicle) is couched in Pali language, the use of which is restricted to a limited circle of Buddhists. The language contains a large number of technical terms which are not easily intelligible to the student and scholar of Buddhist religious thought.

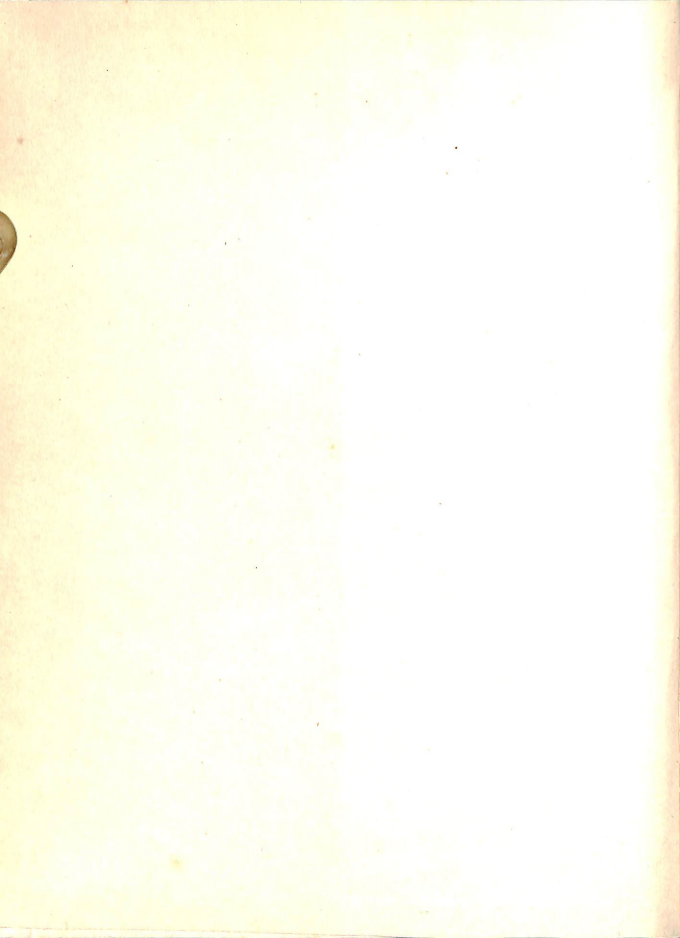
The need for a dictionary of Buddhist technical terms was felt as early as the time of Nagarjuna who compiled a list of technical terms and arranged it in different sections. His Kos'a solved some of the greatest difficulties experienced by the students of Buddhist studies to understand Buddhist literature.

The work of Nagarjuna was made a basis for his research by the Buddhist scholar Kenjiu Kasawara who worked at Oxford under the guidance of Prof. F. Max Müller. The work prepared so metaculously by Kenjiu could not be published in his lifetime. It was edited, later on, by Prof. Max Müller out of his love for that young scholar and for the benefit of Buddhist world.

The work contains exhaustive critical notes and translation with detailed references, titles of sections alphabetically arranged and Index of words occurring in the text. The annotations are of great value. They are derived from ancient Tibetan, Chinese and Pali sources. They will be of great use to the student and scholar of Buddhist literature.

Rs. 100 (Indian) US \$ 30 (Export)





## **Buddhist Technical Terms**

An ancient Buddhist text ascribed to Nāgārjuna

Annotated by Kenjiu Kasawara

F. Max Muller and H. Wenzel

Orient Publications

Ruddhust Teamical Terms

First Published 1885 Reprinted 1984

Published by K.L. Rajpal for Orient Publications, 114 Surya Niketan, Delhi 110092 and printed at Pearl Offset Press, 5/33 Kirti Nagar Indl. Area, New Delhi, 110015. Printed in India.

### ॥ 'नमो रत्नचयाय॥

रत्नचयं नमस्कृत्य सर्वसम्बहितोदयं। कथ्यते मोहनाशाय धर्मसारसमुंचयः॥

ा. तच <sup>३</sup>प्रथमं तावचीिण रत्नानि । तद्यथा ॥ बुडो धर्मः संघथेति ॥

II. <sup>4</sup> चीिण यानानि ॥ श्रावकयानं <sup>6</sup> प्रत्येकबुडयानं महायानं चेति ॥

III. धंच बुडाः। तद्यथा॥ वैरोचनीऽस्रोभ्यो रत्नसंभवोऽमिताभीऽमोघसिडिश्वेति॥

I. = India Office Library MS. C. = Cambridge MS. F. = Cambridge Fragment [Add. 1701. 2]. Ch. V. = the Chinese Version.

1 F.

॥ नमो बुद्धाय॥
तपागतं नमस्कृत्य धर्मकायप्रभास्तरं।
अनंत बुद्धवीराणामुच्यते धर्मसंग्रहं॥
प्रथमं रह्णत्रयश्ररणं तद्यया बु॰

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I. and C. read **मुच्यं.** <sup>3</sup> C. omits प्रयमं. <sup>4</sup> I. only omits this section. <sup>5</sup> C. प्रतेक्यानं. <sup>6</sup> The sections from the 3rd to the 13th are not found in C. F. nor in the Ch. Version.

IV. <sup>1</sup> चतस्रो देव्यः। तद्यथा ॥ <sup>2</sup>रोचनी मामकी <sup>3</sup>पांडुरा तारा चेति॥

V. पंच रक्षाः। तद्यथा॥

प्रतिसरा <sup>†</sup>साहस्रप्रमर्देनी मारीची <sup>†</sup>मंत्रानुसारिखी शीतवती चेति ॥

VI. सप्त तथागताः । तद्यथा ॥ विपश्यी शिखी विश्वभूः ऋकुळंदः कनकमुनिः काश्यपः शाक्य-मुनिश्चेति ॥

VII. <sup>°</sup>चलारो लोकपालाः । तद्यथा ॥ धृतराष्ट्रो विरूपाक्षो <sup>ग</sup>विरूढकः कुवेरश्वेति ॥

VIII. अष्टी लोकपालाः। तद्यथा॥ इंद्रो यमो वरुणः कुवेर ईशानोऽग्निंकीतो वायुरिति॥

IX. दश लोकपालाः॥ ° अष्टलोकपालाधिकमूर्ध्व ब्रह्माधः कृष्णः॥

X. चतुर्दश लोकपालाः । तद्यथा ॥ दशलोकपालसकलं चंद्रः सूर्यः पृथ्यसुरः ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. reads चतुर्देवी. <sup>2</sup> A marginal note in I. gives रोचृ लोचृ दीमों। <sup>3</sup> I. reads पांडरा.

<sup>4</sup> I. °प्रमह्नी. <sup>5</sup> I. °सारनी. <sup>6</sup> The MSS. read चतुलोंकपाला:. Grammatical mistakes of this character have been corrected, without giving all the various readings.

<sup>7</sup> I. विरुधक. <sup>8</sup> I. नेअल. <sup>9</sup> I. °पाराधिक ऊ°.

XI. दश क्रीधाः। तद्यथा॥

यमांतकः प्रज्ञांतकः पद्मांतको विद्यांतकोऽचरटर्किराजो नी-लदंडो महाबल उष्णीषश्चऋवती संभराजश्चेति ॥

XII. अष्टी बोधिसह्याः। तद्यथा॥
मैनेयो गगनगंजः समंतभद्री वजपाणिर्मजुष्टीः 'सर्वनिवरणविष्कंभी क्षितिगर्भः खगर्भश्वेति॥

XIII. <sup>३</sup>षद्धोगिन्यः । तद्यथा ॥ वजवाराही यामिनी <sup>4</sup>संचारणी संचासनी चांडिका चेति॥

XIV. <sup>°</sup> सप्तविधानुत्तरपूजा । <sup>°</sup> तद्यथा ॥ वंदना पूजना पापदेशनानुमोदनाध्येषणा बोधिचित्रोत्पादः परिणमना चेति ॥

XV. विश्विष्ठ वृश्लमूलानि॥
वोधिचित्रोत्पाद आश्यविशुडिरहंकारममकारपरित्यागश्चेति॥

<sup>2</sup>XVI. चतारी ब्रह्मविहाराः॥ मैची करुणा मुदितोपेक्षा चेति॥

³XVII. षट् पारिमताः ॥ दानपारिमता शीलपारिमता स्रांतिपारिमता वीर्यपार-मिता ध्यानपारिमता प्रज्ञापारिमता चेति ॥

XVIII. दश पारमिताः ॥ 'षट्पारमितासकलमुपायं प्रशिधिवेलं ज्ञानं चेति ॥

XIX. चलारि 'संयहवस्तूनि ॥ दानं 'प्रियवचनमर्थचर्या 'समानार्थता चेति ॥

XX. पंचाभिज्ञाः॥

दिव्यचर्सुंदिव्यश्रोतं 'परचित्रज्ञानं पूर्वनिवासानुस्मृतिक्रेडि-श्रेति ॥

¹ नीणि मूलानि F. and Ch. Version, 'Three Roots.' <sup>2</sup> In C. and Ch. V. this section is placed before section 19. <sup>3</sup> This section is omitted in F. and Ch. V. <sup>4</sup> I. 'मिता-सउपर, which seems intended for 'मितासकलं; but C. and F. omit this word, and enumerate from दानपारिमता to प्रज्ञा, which is directly followed by उपाय and the other three Pâramitâs. <sup>5</sup> F. 'वस्तूनि तद्यपा दा'. <sup>6</sup> I. प्रियवरणं. <sup>7</sup> I. समानार्थे. F. सम-नार्थेता. <sup>8</sup> I. 'श्रोत. <sup>9</sup> I., C. परिचि. F. परिचिश्तासिक श्रीद्विपादश्चेति.

XXI. चतार्यार्यसत्यानि । 'तद्यथा ॥ 'दुःखं समुद्यो निरोधो मार्गश्वेति ॥

XXII. पंच स्कंधाः॥ <sup>3</sup>रूपं वेदना संज्ञा <sup>4</sup>संस्कारा विज्ञानं चेति॥

XXIII. लोकोत्तरपंचस्कंधाः॥ शीलसमाधिप्रज्ञाविमुर्त्तिविमुक्तिज्ञानदर्शनस्कंधा इति॥

<sup>°</sup>XXIV. **हाद्**शायतनानि ॥

चक्षुःश्रीच्याणजिद्धाकायमंनश्रायतनानि रूपगंधशब्द्रस-स्पर्शधंमायतनानि चेति॥

XXV. अष्टादश धातवः॥

चक्षुः श्रीन्याण्जिद्धाकायमैनोरूपगंधग्रन्द्रसस्पर्गधैर्मधातव-ष्यस्रुर्विज्ञानश्रीनविज्ञान्याण्यविज्ञानजिद्धाविज्ञानकायविज्ञान-मैनोविज्ञानधातवश्रेति॥

<sup>1</sup> I. omits तद्यथा. <sup>2</sup> F. adds the word सत्य to each of the four words. <sup>3</sup> F. adds स्कंध to each of the five words. <sup>4</sup> I. संस्कारियज्ञाना चेति and C. संस्कारियज्ञानाच्छेति.

5 I. and C. विमुक्तिज्ञानस्कं°; F. inserts द्योन between ज्ञान and स्कंध, which reading is correct. <sup>6</sup> F. and Ch. V. leave out from sect. 24 to sect. 41. <sup>7</sup> I. श्रोत.

8 I., C. मनजायतन रू. <sup>9</sup> I., C. धर्मधातु जायतनश्चित. <sup>10</sup> श्रोत. <sup>11</sup> मनजायतन रूपगंधशस्यस्त, &c. <sup>12</sup> I., C. धर्मधातु च. <sup>13</sup> C. left out. <sup>14</sup> I. मनचिज्ञान चेति.

1XXVI. तत्रैकादश रूपस्कंधाः॥ चक्षुः श्रेत्रीतं घ्राणं जिद्धा कायो रूपं शब्दो गंधो रसः स्पर्शो विज्ञप्रिश्चेति॥

XXVII. वेदना निविधा ॥ <sup>३</sup>सुखा दुःखादुःखासुखा चेति ॥

XXVIII. संज्ञासंधः॥

<sup>4</sup>निमित्तीद्रहणात्मिका ॥

XXIX. संस्तारा द्विविधाः ॥
तच <sup>5</sup> चित्रसंप्रयुक्तसंस्ताराः चित्रविप्रयुक्तसंस्ताराश्चेति ॥

<sup>5</sup> C. omits these two long words, and passes from

2 I. श्रोत ग्रा°, read श्रोत: or श्रोतं.

<sup>3</sup> C. सुखा-

¹ This section is omitted in C. दु:खासुखाश्चेति. ⁴ I. निमतो॰. तत्र to the title of the next section.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Left out in I. <sup>7</sup> Left out in C. <sup>8</sup> C. छंप. <sup>11</sup> I., C. कौसीत्यं. <sup>12</sup> I. सम्राज्ञ. C. सस्जं.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> I., C. ਸ਼ੁसਕਿ. <sup>10</sup> I., C. ਸ਼ੁਸਫ਼:. <sup>13</sup> I. ਤਬਕ and C. ਤਵਕ.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> I. उपानह. <sup>15</sup> I. भाषे and C. सांचे.

<sup>16</sup> I. प्रदाम ; C. प्रदान:; Mahâvyutpatti प्रदाश:; and Abhidh. Vyâkhyâ, fol. 107 a, l. 2, प्रहास.

<sup>17</sup> I., C. अवितकः सविचारश्वति; Mahavyutpatti वितको विचारः.

XXXI. तत्र चित्तविप्रयुक्तसंस्कारास्त्रयोदश् ॥
प्राप्तिरप्राप्तिः 'सभागतासंज्ञिकं समाप्तिजीवितं जातिर्जरा
स्थितिरनित्यता नामकायः पदकायो व्यंजनकायश्वेति ॥

XXXII. वी एयसंस्कृतानि । तद्यथा ॥ आकाशः प्रतिसंख्यानिरोधोऽप्रतिसंख्यानिरोधश्वेति ॥

XXXIII. षड् विषयाः । तद्यथा ॥ रूपं शन्दो गंधो रसः स्पर्शो धर्मश्रेति ॥

XXXIV. तत्र रूपं विषयस्वभावं ॥ नीलं पीतं लोहितमवदातं 'हरितं दींघें हस्वं परिमंडलमुर्चं-तमवंनतं 'सातं विसातंमच्छं धूमो रजो महिका छायातप आलो-कोऽंधंकारश्वेति ॥

XXXV. अष्टाविंशतिविधः शन्दः॥

10 सप्त पुरुषवाक्छन्दाः सप्त पुरुषहस्तादिशन्दाः। एत एवं

मनोज्ञभेदेनाष्टाविंशतिः॥

<sup>1</sup> I., C. संतागता.

2 ° का याश्चिति.

3 From श्चिति of धमेश्चिति down to परि of परिसंडलं the words are left out in I.

4 Mahâvyutpatti has वृत्तं for हरितं.

5 उन्नतं is left out in C.

6 I., C. अनतं.

7 Mahâvyutpatti has शातं विशातं.

8 It ought to be अभ्र; see Mahâvyutpatti.

9 C. गंथकारश्चेति.

10 It was probably intended to write मनोज्ञामनोज्ञभेदेन.

I. reads अष्टविथ श्रन्द ॥ तद्यणा ॥ सत्यपुरुषवाक् श्रन्द सत्यं पुरुषहस्तादिश्रन्दं ॥ रतन्ववं मनोज्ञाभेदेनाष्टाविसित्तः ॥

8 C. गंथकारश्चेति.

10 It was probably intended स्वाद्या ॥ सत्यपुरुषवाक् श्रन्द सत्यं पुरुषहस्तादिश्रन्दं ॥ रतन्ववं मनोज्ञाभेदेनाष्टाविसित्तः ॥

8 C. गंथकारश्चेति.

10 It was probably intended सत्यपुरुषवाक् श्रन्द सत्यं पुरुषहस्तादिश्चदं ॥ रतन्ववं मनोज्ञाभेदेनाष्टाविसित्तः ॥

XXXVI. रसः षड्विधः। तद्यया ॥ अधुरोऽस्रो लवगः कटुस्तिक्तः कवायखेति ॥

XXXVII. चतारी गंधाः । तद्यथा ॥ भुगंधी दुर्गेधः समगंधी विषमगंधचेति ॥

XXXVIII. एकादश 'स्प्रष्टव्यानि ॥

पृथ्यापस्तेजो वायुः 'स्रस्णतं कर्कशतं लघुतं गुरुतं शीतं
'जिघत्सा पिपासा चेति ॥

XXXIX. पंच महाभूतानि ॥ पृथ्यापस्तेजी वायुराकाश्येति ॥

XL. पंच भौतिकानि ॥ इ.पं शब्दो गंधी रसः स्पर्शचेति ॥

XLI. 'विंशतिः शून्यताः । तद्यया ॥

श्रध्यात्मश्रून्यता बहिधीशून्यताध्यात्मबहिधीशून्यता शून्यताशून्यता महाशून्यता परमार्थशून्यता संस्कृतशून्यतासंस्कृतशून्य-

¹ I. बर्मभाति. C. पर्सपति. ² I. देवलं. C. देवलं. ³ I., C. जियाचा. ⁴ The list given here is that of MS. I. MS. C. has only eighteen against the given number in the title. Further, the order of the words in C. is different from that of I. We miss in C. प्रकृतिभूषणा and सभावभूषणा, and we find सुरुवणभूषणा, for भावभूषणा in I. But 'the eighteen Sûnyatâs' are better known than 'the twenty,' and the Chinese Version actually gives the title 'Eighteen Sûnyatâs.' The Fragment does not give this section at all.

तात्यंतश्र्न्यतानवरायश्र्न्यतानवकारश्र्न्यता प्रकृतिश्र्न्यता सर्व-धर्मश्र्न्यता लक्षणश्रून्यतालक्षणश्रून्यता भावश्रून्यताभावश्रून्यता स्वभावश्रून्यताभावस्वभावश्रून्यता परभावश्रून्यता चेति॥

### XLII. **हाद्शांगप्रतीत्यसमुत्पादाः**॥

श्रविद्या संस्कारा विज्ञानं नामरूपं षडायतनं स्पर्शो वेदना तृष्णोपादानं भवो 'जातिर्जरामरणं शोकपरिदेवदुः खंदीर्मनस्यो-पायासाश्चेति ॥

### XLIII. सप्तिंश्डोधिपासिका धर्माः॥

चतारि समृत्युपस्थानानि ॥४॥ चतारि सम्यक्प्रहाणानि ॥४॥ चतार ऋडिपादाः ॥१२॥ पंचेंद्रियाणि ॥१९॥ पंच बलानि ॥२२॥ सप्त बोध्यंगानि ॥२९॥ आयाष्टांगिकमार्गश्चेति ॥३९॥

XLIV. 'तच कतमानि स्मृत्युपस्थानानि । तद्यथा ॥ काये 'कायानुदर्शस्मृत्युपस्थानं 'वेदनायां वेदनानुदर्शस्मृत्युपस्थानं 'वेदनायां वेदनानुदर्शस्मृत्युपस्थानं 'धर्मे धर्मानुदर्शस्मृत्युपस्थानं । स्थानं ॥

 <sup>1</sup> C. उपादान:
 2 I. deest.
 3 C. दुमैनश्रिति॥ F. omits the words

 शोक &c., and adds °मरणिमिति॥ स्वंविधं यह द्वादशांगं ज्ञातयं॥
 4 F. reads

 तत्र चलारि स्मृ॰.
 5 I. ° ये कायानदशिंस्मृ॰.
 C. ° ये कायानुस्मृ॰.
 F. ° ये कायानुदर्शस्मृ॰.

 This चनुदर्शी or चनुदर्श answers to the Pâli form Kâyânupassanâ sati.
 6 I. एव

 चेदनास्मृ॰.
 C. एवं वेदनानुस्मृ॰.
 F. वेदनायां वेदनानुदर्शस्मृ॰.
 7 I., C. चित्रस्मृ॰.

 F. चित्र चित्रानुदर्शस्मृ॰.
 8 I., C. धर्मस्मृ॰.
 F. धर्म धर्मानुदर्शस्मृ॰.

XLV. 'कतमानि चलारि सम्यक्प्रहाणानि। तद्यथा ॥ उत्पन्नानां कुशलमूलानां संरक्षणं। अनुत्पन्नानां समुत्पादः। 'उत्पन्नानामकुशलानां धर्माणां प्रहाणं। अनुत्पन्नानां पुनरनु-त्पादश्चेति ॥

XLVI. चत्वार् ऋडिपादाः । तद्यथा ॥ छंदसमाधिप्रैहाणाय 'संस्कारसमन्वागत ऋडिपादः । एवं चित्र ऋडिपादः । वीर्य ऋडिपादः । मीमांसासमाधिप्रहाणाय

संस्कारसमन्वागत ऋडिपादश्रेति॥

XLVII. पंचेंद्रियाणि। तद्यथा॥ श्रवासमाधिवीर्यस्मृतिप्रज्ञेंद्रियं चेति॥

 \*XLVIII.
 पंच बलानि ॥

 श्रष्टावीर्यस्मृतिसमाधिप्रज्ञाबलं चेति ॥

XLIX. सप्त बोध्यंगानि । तद्यथा ॥

<sup>°</sup>स्मृतिसंबोध्यंगं धर्मप्रविचयसंबोध्यंगं वीर्यसंबोध्यंगं 'प्रीति-संबोध्यंगं 'प्रश्रव्धिसंबोध्यंगं 'समाधिसंबोध्यंगमुपेश्वासंबोध्यंग-मिति॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> F. चतुःसम्यक्प्रहाणानि । तद्यथा । अनुत्पत्तानां पापकानां विरमणाय । उत्पत्तानां परिहरणाय । अनुत्पत्तानां जुञ्च [ल]मूलानमृत्पादनाय उत्पत्नानां जुञ्चलमूलानां बुद्धत्वं परिणामनाय
भवति । <sup>2</sup> I. उत्पत्नानां जुञ्चलानां धर्मानां प्रहाणां । <sup>3</sup> C. प्रहानाय. <sup>4</sup> I. संस्कारसमारोपणता ऋ°. F. enumerates the principal words only, thus ऋंदिचित्तवीधिमीमांसा ।

<sup>5</sup> This section is left out in C. <sup>6</sup> I. स्पृतिवोध्यं °. <sup>7</sup> I. प्रतिसं°.

<sup>8</sup> C. प्रश्रवणाधिसंवो °. I. प्रमृचिसं. <sup>9</sup> Here ends the Fragment.

### L. ' आर्याष्टांगिकमार्गः ॥

सम्यग्दृष्टिः सम्यक्तंकल्पः सम्यग्वाक् सम्यक्कंताः सम्यगा-जीवः सम्यग्वायामः सम्यक्समृतिः सम्यक्तमाधिश्वेति ॥ <sup>2</sup>एते सप्तविंश्डोधिपाक्षिका धर्माः ॥

LI. चतसः प्रतिसंविदः। तद्यथा ॥ धर्मप्रतिसंविदंर्थेप्रतिसंवित्विरुक्तिप्रतिसंवित्प्रतिभानप्रतिसं-विचेति ॥

LII. चतसी 'धारायः। तद्यथा॥ आत्मधाराणी यंथधाराणी 'धर्मधाराणी मंत्रधाराणी चेति॥

LIII. चलारि प्रतिशरणानि । तद्यथा ॥ अर्थप्रतिशरणता न व्यंजनप्रतिशरणता । ज्ञानप्रतिशरणता न विज्ञानप्रतिशरणता । नीतार्थप्रतिशरणता न नेयार्थप्रतिशरणता । धर्मप्रतिशरणता न पुद्रलप्रतिशरणता चेति ॥

LIV. षडनुस्मृतयः ॥

बुडानुस्मृतिर्धेमानुस्मृतिः संघानुस्मृतिस्त्यागानुस्मृतिः शी-लानुस्मृतिर्देवानुस्मृतिश्वेति ॥

¹ I. ° यास्तांगा मार्गाः. ² C. omits एते सप्तित्रं and reads शृद्धोधि°. ³ Left out in I. ⁴ I. धारण्याणी। ⁵ Left out in C. ⁶ I. पतिसरनानि॥

LV. चतारि धर्मपदानि । तद्यथा ॥

अनित्याः सर्वसंस्काराः। दुःखाः सर्वसंस्काराः। 'निरत्मानः सर्वसंस्काराः। 'शांतं निर्वाणं चेति ॥

LVI. दशाकुशलानि । तद्यया ॥

<sup>३</sup>प्राणातिपातोऽदत्तादानं कामिम्याचारो मृषावादः पेशुन्यं पारुषं संभिन्नप्रलापोऽभिध्या व्यापादो मिथ्यादृष्टिश्चेति ॥

LVII. गतयः षट्। तद्यथा॥ नरकिस्वर्यक् प्रेतोऽसुरो मनुष्यो देवश्रेति॥

LVIII. षड् धातवः ॥ पृथ्यापस्तेजो वायुराकाशो विज्ञानं चेति॥

LIX. अष्टी विमोक्षाः । तद्यथा ॥

ै रूपी रूपाणि पश्यित शून्यं। े अध्यात्मारूपसंज्ञी बहिधीरू-पाणि पश्यित शून्यं। े आकाशानंत्यायतनं पश्यित शून्यं। विज्ञा-नानंत्यायतनं पश्यित शून्यं। आकिंचन्यायतनं पश्यित शून्यं।

<sup>1.</sup> निरात्मन: सर्वधर्मा: <sup>2</sup> I. °निवानश्चे°. C. °निवाणाश्चे°. <sup>8</sup> I. प्रानाति°. <sup>4</sup> I. कायिम°. <sup>5</sup> I. तिर्जेक: <sup>6</sup> C. देयः। मनुष्पश्चेति॥ <sup>7</sup>° ज्ञानश्चेति I., C. <sup>8</sup> I. रूपरूपा°. <sup>9</sup> I. त्मरूप. <sup>10</sup> The third of the eight is left out both in I. and C. Mahâvyutpatti has, for the third, the following: शुभं विमोखं कायेन साञ्चात्कृत्वोपसंपद्य विहरत्ययं तृतीयो विमोछः॥ And the Mahâparinibbânasuttam: Subham t'eva adhimutto hoti, ayam tatiyo vimokho.

नैवसंज्ञानासंज्ञायतनं पत्रयति शून्यं। संज्ञावेदयितनिरोधं पत्रयति शून्यं चेति ॥

LX. पंचानंतयाणि । तद्यथा ॥

मातृवधः पितृवधोऽहेबधस्तंथागतदृष्टचित्रहिधरोत्पादः संघ-भेदश्चेति ॥

LXI. अष्टी लोकधर्माः ॥ लाभोऽलाभः मुखं दुःखं यशोऽयशो निंदा प्रशंसा चेति ॥

LXII. नवांगप्रवचनानि । तद्यथा ॥

सूचं गेयं व्याकरणं गाथोदानं जातकं वैपुल्यमं हुतधर्म उपदेशश्चेति ॥

LXIII. 'बादश धूतगुणाः ॥

पेंडपातिकस्त्रैचीवरिकः 'खलुपश्चाङ्गक्तिको नेषद्यिको यथा-संस्तरिको वृद्यमूलिक एकासनिक आभ्यवकाशिक आरएयकः श्माशानिकः पांशुकूलिको 'नामतिकश्चेति॥

<sup>1</sup> Lankâvatâra तथागतकाथे दुष्ट° and Mahâvyutpatti तथागतस्यांतिके दुष्ट°. 2 I. has वृत्तक (इतिवृत्तक) before वेपुस्य, which would give ten words. 3 I., C. सभुत्तधर्म.
4 In Pâli there are enumerated thirteen, thus: 3. Pindapâtikangam; 2. Tekîvarikangam; 7. Khalupakkhâbhattikangam; 13. Nesaggikangam; 12. Yathâsanthatikangam; 9. Rukkhamûlikangam; 5. Ekâsanikangam; 10. Abbhokâsikangam; 8. Ârañakangam; 11. Sosânikangam; 1. Pamsukûlikangam; 4. Sapadânakârikangam; 6. Pattapindikangam.
5 I. शास्थ.

LXIV. दश भूमयः॥

प्रमुदिता विमला प्रभाकर्यचिषाती सुदुर्जयाभिमुखी दूरंगमा-चला साधुमती धर्ममेघा चेति॥

LXV. समंतप्रभा निरुपमा ज्ञानवती ॥

ग्रेपताः सहितास्त्रयोदश भूमयः॥

LXVI. पंच <sup>2</sup> चस्नूंषि॥ मांसचसुर्धर्मचसुः प्रज्ञाचसुर्दिव्यचसुर्वुडचसुर्श्वेति॥

LXVII. षट् क्वेशाः ॥ रागः अप्रतिघो मानोऽविद्या कुटृष्टिर्विचिकित्सा चेति ॥

LXVIII. पंच दृष्टयः ॥

<sup>4</sup>सत्कायदृष्टिंरतयाहदृष्टिर्मिथ्यादृष्टिदृष्टिंपरामर्शः शीलवत-परामर्शः ॥

LXIX. चतुर्विंशतिरुपक्केशाः। तद्यथा ॥ त्रोध 'उपनाहो म्रह्मः प्रदाश ईर्षा मात्सर्ये शाख्यं माया मदो विहिंसाहीरनपचपा स्त्यानमश्राद्यं 'कौसीद्यं 'प्रमादो

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. एता सहितयो त्र°. C. omits the two words, एताभि: सहितास्त्र°? <sup>2</sup> I. चक्षुपि:. <sup>2</sup> C. चक्षु: <sup>3</sup> C. प्रतिथं. <sup>4</sup> I. सट्का°. <sup>5</sup> I. खंत्रग्रा°. C. खंतग्री°. <sup>6</sup> I., C. °प्रामध. <sup>7</sup> I., C. उपन. <sup>8</sup> I., C. अस्त्री. <sup>9</sup> Left out in I. <sup>10</sup> I. प्रमोद.

¹मुषितस्मृतिर्विश्चेपोऽसंप्रजन्यं वित्ते विचा-रश्चेति॥

### LXX. पंचाहाराः ॥

ध्यानाहाराः 'कवलीकाराहाराः प्रत्याहाराः स्पर्शाहाराः 'संचे-तनिकाहाराश्चेति ॥

### LXXI. पंच भयानि॥

आजीविकभयमशोकभयं मरणभयं दुर्गतिभयं पर्षद्साद्यभयं चेति ॥

### LXXII. चतारि ध्यानानि । तद्यथा ॥

सवितर्केसविचारं विवेकजं प्रीतिसुखिमिति प्रथमध्यानं। अध्या-त्मंप्रमोदनात्प्रीतिसुखैमिति डितीयं। उपेक्षास्मृतिसंप्रजन्यं सुख-मिति तृतीयं। उपेक्षास्मृतिपरिशुडिरदुः खासुखा वेदनेति चतुर्थं ध्यानिमिति ॥

# LXXIII. चयो विमीक्षाः ॥ 11 शून्यतोऽँ निमित्तोऽँ प्रशिहितश्वेति ॥

 <sup>1</sup> I., C. मुखित°.
 2 I. कौ तां.
 3 I. मित्रं. C. मिथं. See Saddharmapundarîka

 XVI, 26 (p. 319).
 4 C. विरागश्चेति.
 5 I., C. कविलकाहारा: Pâli kavalinkâra°.

 Mahâvyutpatti कवलीकार°.
 Abhidh. Vyâkhyâ कवडीकर°. See Lalitavist. p. 330.

 6 I. पखे उनिकाहारा: चेति॥
 7 I. °सावय भयं. C. °भयश्चेति.
 8 I. °प्रशादनाप्र°.

 5 I. °सुखा नित्र (?) स्मृति चे°. C. °सुखं चित्र — वेति डि°.
 10 I. °सप्रजन्यं.

 C. संप्रजन्य सु°.
 11 C. शून्यता: I. शून्यता. Cf. Pâli Suññato.
 12 I. अनिमिता.

 C. आनिहित:
 13 C. प्रिणिहितश्चेति.

LXXIV. बोधिसत्त्वानां दश विश्वताः ॥ आयुर्विश्वता चित्रविश्वता परिष्कारविश्वता धर्मविश्वतिर्धि-विश्वता जन्मविश्वताधिमुक्तिविश्वता प्रिणधानविश्वता कर्मविश्वता ज्ञानविश्वता वेति ॥

LXXV. बोधिसस्त्रानां दण बलानि। तद्यथा ॥ अधिमुक्तिबलं 'प्रतिसंख्यानबलं भावबलं खांतिबलं ज्ञान-बलं प्रहाणबलं समाधिबलं प्रतिभानबलं पुण्यबलं प्रतिप-विवलं चेति ॥

LXXVI. तथागतस्य दश बलानि । तद्यथा ॥

ेस्थानास्थानज्ञानवलं कर्मविपाकज्ञानवलं नानाधातुज्ञानवलं नानाधिमुक्तिज्ञानवलं सस्त्रेंद्रियपरापरज्ञानवलं सर्ववगामिनीप्रतिपत्तिज्ञानवलं ध्यानविमोध्यसमाधिसमापित्रसंक्षेशब्यवदानव्युत्थानज्ञानवलं पूर्वनिवासानुस्मृतिज्ञानवलं च्युत्युत्पत्तिज्ञानवलमाश्रवश्रयज्ञानवलं चेति ॥

LXXVII. चलारि वैशारद्यानि । तद्यथा ॥ श्रिमसंबोधिवैशारद्यमाश्रवश्चयज्ञानवैशारद्यं वैनिवीणिकमा-गीवतर्णवैशारद्यं चेति ॥

¹ C. बलानि.

² This and all down to बलानि in the title of the next section are left out in C.

³ I. ॰ श्रेति.

¹ I. प्रतिसंखानव॰.

¹ I. प्रतिसंखानव॰.

¹ I. प्रतिसंखानव॰.

and the Pâli list नानाधिमु॰.

¹ C. ॰ द्रियवरज्ञा॰.

¹ I., C. नानाविमुक्ति॰. Lalitavist.

¹ I., C. ॰ गामिनप्र॰.

¹ Left out in I. and C.

The Mahâvyutpatti gives संतरायिकधमानन्यपात्वनिश्वतय्याव-रागवेशारद्यं॥

### LXXVIII. पंच मात्सर्याणि ॥ धर्ममात्सर्यं लाभमात्सर्यमांवासमात्सर्यं कुश्लमात्सर्यं वर्ण-मात्सर्यं चेति ॥

LXXIX. अष्टादशावेणिका बुडधमीः। तद्यथा॥
नास्ति तथागतस्य स्वितिनं। नास्ति 'मुषितस्मृतिता। नास्त्यसमाहितचित्रं। नास्ति नानात्यसंज्ञा। नास्त्यप्रतिसंख्यायोपेष्ठा। नास्ति छंदपरिहाणिः। नास्ति वीर्यपरिहाणिः।
नास्ति स्मृतिपरिहाणिः। नास्ति 'समाधिपरिहाणिः। नास्ति
प्रज्ञापरिहाणिः। नास्ति विमुक्तिपरिहाणिः। 'नास्ति विमुक्तिज्ञानदर्शनपरिहाणिः। 'सर्वकायकर्मज्ञानपूर्वगमज्ञानानुपरिवृत्तिः।
'सर्ववाक्रमैज्ञानपूर्वगमज्ञानानुपरिवृत्तिः। ''सर्वमनस्कर्मज्ञानपूर्वगमज्ञानानुपरिवृत्तिः। ''अतीतेऽध्वन्यसंगमप्रतिहतज्ञानं।''
''प्रत्युत्पचेऽध्वन्यसंगमप्रतिहतज्ञानदर्शनं चेति॥

### LXXX. चलारी माराः। तद्यथा ॥ स्कंधमारः क्षेशमारी देवपुचमारी मृत्युमारश्वेति ॥

<sup>1</sup> I. खावाश्रमा° C. खावाग्रमा°. 2 C. स्फलितं. 3 C. ° स्ति चित्तं. 4 I., C. मुखितस्मिृ 5 I. नास्ति प्रतिसंख्यायापे . 6 I. ° स्ति परिसमाधिहाग्तिः. Ch. Version omits this. 7 Mahâvyut. omits this. 8 C. ° कार्यकमाञ्चानपूर्विति। महाज्ञानानुपरिवर्त्ति। I. ° पूर्वेगमन ज्ञा . 9 C. ° वाक्कमाञ्चा . I. सर्वे च वाक्क . 10 I. सर्वे च मः नस्तगञ्जान °. 11 C. ° न्यसगमरिहत °. I. गम परिहत °. 12 Left out in both MSS., but supplied in Mahâvyutpatti खनागते उध्वन्यसंगमप्रतिहतं ज्ञानदर्शनं प्रवर्तते। 13 I. ° गमपतिहतं ज्ञा ° श्रीनश्चिति.

LXXXI. चलारि श्रद्धांगानि। तद्यथा ॥
1 अप्रार्थसत्यं चिरानं 2 कर्म कर्मफलं चेति ॥

LXXXII. नवानुपूर्वसमाधिसमापत्तयः । तद्यथा ॥ चतारि ध्यानानि चतस आरूप्यसमापत्तयो विरोधसमाप-तिश्वेति ॥

LXXXIII. द्वाचिश्रह्मस्र्णानि । तद्यथा ॥
चक्रांकितपाणिपादतलता । 'सुप्रतिष्ठितपाणिपादतलता ।
'जालाबलब्डांगुलिपाणिपादतलता । मृदुतरुणहस्तपादतलता।'सप्तोत्सदता। दीर्घागुलिता।' आयतपाणिता।' ऋजुगाचता।
'उत्संगपादता । ' अध्वीयरोमता । ऐनेयजंघता । ' प्रलंबबाहुता ।
' कोषगतवस्तिगुद्यता। सुवर्णवर्णता। ' शुक्कळ विता। ' प्रदक्षिणावर्तिकरोमता। ' जर्णालंकृतमुखता। ' सिंहपूर्वातकायता। ' सुसंवृतस्कंथता। ' चितांतरांश्रता। रसरसायता। ' न्ययोधपरिमंडलता।

<sup>1</sup> I. शायस°. 2 C. कर्मा 3 I. धसमिधिकश्चेति॥ 4 C. सद्यनितष्टित°. 5 I. जालावलयनांगृणिपाणि°. Burnouf, Lotus, p. 573, जालायद्वयन्नांगु°. 6 I. सकोश्चन्दता. C. सकाञ्चन्दताः Mahâvyut. समोसदः 7 I. श्चयतपाणिता.
C. शायतपाणिष्टिताः 8 C. शुगुगा°. 9 I. जन्नंखपादता. C. उल्लांगपा°. See Lotus,
p. 573. 10 I. उद्विद्धरो°. 11 I. पर्तुह्वाहृता. C. पदुह्वाहृताः Cf. Mahâvyut.
स्थितानयनतृप्रलंबबाहृताः 12 I. व्वष्टिगृहृताः C. व्वष्टिगृद्धताः 13 I. शुक्तञ् °.
स्थितानयनतृप्रलंबबाहृताः 15 I. कर्णाकृत °. C. उर्णाकृतिमु °. 16 Lalitavist.
° पूवाद्धेका °. 17 I., C. सुसंभृत °. Mahâvyut. सुसंवृत्त °. 18 I. चित्रांतरागताः
C. विश्वांरागताः Mahâvyut. चितांतरांसः

उष्णीषशिरस्कता। प्रभूतजिद्धता। सिंहहनुता। शुक्कहनुता। भम-दंतता। हंसविक्रांतगामिता। श्रुविरलदंतता। समचलारिंशहं-तता। अभिनीलनेवता। शोपक्षनेवता चेति॥

### LXXXIV. अशीत्यनुव्यंजनानि । धतद्यथा ॥

तामनखता। सिग्धनखता। तुंगनखता। छ्वांगुलिता। चिन् वांगुलिताँ। अनुपूर्वागुलिता। गृहिश्राता। वित्यंथिशिरता। गूहगुल्फताँ। अविषमपादता। सिंहिविकांतगामिता। नागविकां-तगामिता। हंसिविकांतगामिता। वृषभविकांतगामिता। प्रदक्षिण-गामिता। चारगामिता। अवक्रगामिता। वृत्रगावता। क्षृष्टगाव-ता। अनुपूर्वगावता। श्रुचिगावता। मृदुगावता। विशुद्धगावता। परिपूर्णव्यंजनता। पृथुचारमंहलगावता। समक्रमता। विशुद्धने-वता। ग्रुसुक्मारगावता। अदीनगावता। जत्साहगावता। गंभीर-कुछिता। असुम्बगावता। भृविभक्तांगप्रत्यंगता। वितिमिरशुद्धा-लोकता। वृत्तकुछिता। मृष्टकुछिताँ। अभुमकुछिताँ। स्थामकुछिता।

¹ C. has प्रसाखरता (for ब्रह्मखरता?) for those two words in I. <sup>2</sup> I. समंततता. C. समंतता. Mahâvyut. समदंत:. ³ I., C. °कांतगायिता. 4 I. खविरदंतता. <sup>5</sup> C. गोपस्मभूता. 6 C. omits तद्यथा. 7 I. तुंगनता. 8 I. छत्रांगुशिता. <sup>9</sup> I. चिंतांगुणिता. 10 Left out in C. I. अनुपूर्वागुणिता. 11 I. गृटशि°. 12 I. नियंदिशि°. C. नियंषि°. <sup>13</sup> I. जविसम°. 14 I. वृतुगामिता. 16 C. पृथचारु°. 17 I. कुसुमा°. 15 C. मृदुगात्रता. 18 I. प्रसन्नचगा चता. <sup>19</sup> С. सुभिभक्तांग°. <sup>20</sup> I. वुतुंगिखता. C. वृतुंगकुधिता. Lalitavist. वृत्तकृष्टिः. <sup>21</sup> I., C. सभयकुक्षिता. <sup>22</sup> I. अक्षोम°.

गंभीरनाभिता। पद्क्षिणावर्तनाभिता। समंतप्रासादिकता। श्रुचि-समुदाचारता। श्र्यपगतिलकगाचता। नूलसदृश्मुकुमारपाणि-ता। नित्यायतवचनता। विंवप्रतिविंवोष्ठता। मृदुजिह्नता। तनु-जिह्नता। रक्तजिह्नता। भेघगार्जिघोषता। मधुरचारुमंजुस्वरता। श्रुवतंष्ट्रता। श्रीक्षादंष्ट्रता। पश्रुक्षदंष्ट्रता। श्रुक्षपुर्वदं-ष्ट्रता। तृंगनासता। श्रुचिनासता। विशालनयनता। चिचपस्मता। प्रित्यभूकता। ग्रीनायतभुजलता। श्रुक्षयतभूकता। श्रुक्षभूकता। सु-सिग्धभूकता। ग्रीनायतभुजलता। समकर्णता। श्रुक्षभूकता। सु-सिग्धभूकता। श्रीनायतभुजलता। पृथुललारता। श्रुक्षभूकता। स्रमंपरिपूर्णोत्तमां-गता। श्रुक्षम् स्तु केश्रता। श्रुक्षित्रता। श्रुक्षश्रता। असंमुणि-तकेश्रता। श्रुक्षित्रता। सुरिभकेश्रता। श्रुश्रीवत्समुक्तिकनंद्या-वर्तलक्षितपाणिपादतलता चेति॥

LXXXV चक्रवर्तिनां सप्त रत्नानि । तद्यथा ॥ चक्ररत्नमश्वरत्नं हस्तिरत्नं मणिरत्नं स्त्रीरत्नं खहरत्नं <sup>27</sup>परि-णायकरत्नं चेति॥

¹ C.° श्विणवर्त्ते°. <sup>3</sup> I. °ततैलकानगा°. C. ततैलकोलगा°. <sup>2</sup> C. शुविसमुदारारता. सदृशसुकुमार°. ⁵ I., C.° लेखिता. <sup>4</sup> I. तुनसदृशकुसुमार°. C. <sup>6</sup> I.° लेघता. <sup>7</sup> The 10 I. ° स्णद्षता. <sup>9</sup> I. वृतुदंष्टता. same word is repeated twice in C. 8 I.°गर्जित°. 11 I. सुस्यादंष्टता. 12 I. ॰ दृष्टता. 13 I. ॰ पूर्वेदृष्टता. <sup>14</sup> I. सीतासीतकनलद्सनयनता. <sup>17</sup> C. °तभुजेलता°. C. सीतोसोतकमलदलनेयनता. 15 I. आयतकुकता. 16 I. शुक्तधूं. 21 I. °पूर्णातुमांग % <sup>18</sup> I. समकृष्णता. <sup>19</sup> I. °तकर्णीद्रिय°. 20 C. °रिस्थावलला°. 24 I. गुसकश्°. C. °पूर्णात्तमांगः. <sup>23</sup> I. ° त्रकशता. <sup>22</sup> I., C. ° सदृशाकश°. <sup>26</sup> I. ° नधचतुळिह्य-C. गुसकेश. 25 I. अवरुषश्राता. C. अपरुषकोता. तपाणिपादात°. С. नंधावतुँलेनितपाणिपादातनाता. 27 I. परिनायक°.

LXXXVI. तत्र त्रयोऽध्वानः। <sup>2</sup>तद्यथा॥ ऋतीतो<sup>3</sup>ऽध्वानागतो<sup>4</sup>ऽध्वा <sup>5</sup>प्रत्युत्पन्नोऽध्वा चेति॥

LXXXVII. चतारः ° कल्पाः। तद्यथा ॥
<sup>7</sup> अंतरकल्पा महाकल्पाः शून्यकल्पाः सारकल्पाश्चेति ॥

LXXXVIII. चतारि <sup>8</sup>युगानि । तद्यथा ॥ <sup>8</sup>कृतयुगं चेता॰ <sup>10</sup> हापरं <sup>11</sup>कलियुगं चेति॥

LXXXIX. लोकडयं। <sup>12</sup> तद्यथा ॥ सत्रलोको भाजनलोकश्वेति ॥

XC. 13 चलारो योनयः। तद्यथा॥ श्रंडजः संस्वेदजो 14 जरायुज उपपादुकश्रेति॥

XCI. पंच कषायाः। 15 तद्यथा॥

क्रेशकषायो दृष्टिकषायः <sup>16</sup>सस्त्रकषाय <sup>17</sup> आयुःकषायः कल्प-

 <sup>1</sup> I. डधान:
 2 C. omits तद्यथा.
 3 I. खध्या.
 4 I. खथ्या.
 5 I. प्रत्यत्वाऽध्या.

 6 C. कन्पा: and the same in the following four words.
 C. omits तद्यथा.
 7 I. अनुतंरकः.

 C. अनुसरकः
 I. हणा and शशि for शून्य and सार.
 8 I., C. युगाः.
 C. omits तद्यथा.

 9 I. कृतयुगः.
 10 I. हाप.
 C. हापरः.
 11 I., C. क्रियुगश्चिति.

 12 C. omits तद्यथा.
 13 I. चतुयोनिपु.
 C. चतुर्योनिः.
 C. omits तद्यथा.
 14 I. ॰ युज्व.

 16 C. omits तद्यथा.
 16 I. सूत्रकः.
 17 I. सहकः.
 17 I. सहकः.

XCII. ¹ चयः सत्त्राध्याः । तद्यथा ॥

पूर्वातकोटिपरिज्ञाया अपरांतकोटिपरिज्ञायार्श्वंतुर्मारकोटि-परिज्ञायास्त्रेति ॥

XCIII. दश ज्ञानानि । तद्यथा ॥
दुःखज्ञानं 'समुदयज्ञानं निरोधज्ञानं 'मार्गज्ञानं धर्मज्ञान'मन्वयज्ञानं 'संवृतिज्ञानं परिचत्रज्ञानं श्र्यज्ञानंमनुत्पादज्ञानं
चेति ॥

XCIV. पंच ज्ञानानि । <sup>8</sup> तद्यथा ॥ आदर्शन॰ समता॰ <sup>9</sup> प्रत्यवेक्षणा॰ <sup>10</sup>कृत्यानुष्ठान॰ <sup>11</sup>सुविशुड-धर्मधातुज्ञानं चेति ॥

XCV. हे 12 सत्ये। तद्यथा ॥ 13 संवृतिसत्यं परमार्थसत्यं चेति ॥

XCVI. <sup>14</sup> चतुरार्यसत्येषु षोडश ह्यांतिज्ञानलह्यणाः। तद्यथा ॥ दुःखे धर्मज्ञानह्यांतिर्दुःखे धर्मज्ञानं <sup>15</sup> दुःखेऽन्वयज्ञानह्यांति-र्दुःखेऽन्वयज्ञानं । समुदये धर्मज्ञानह्यांतिः समुदये धर्मज्ञानं

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I. चतुमारहोपरि॰. C.॰परिज्ञेया:। 1 C. तत्र सन्वाध्याः तद्यया कतमा. I. तत सत्वोध्याः. <sup>5</sup> I., C. अर्थय:. <sup>4</sup> Left out in C. 3 I. reads मधासमुद्यः. <sup>9</sup> C.°वेद्यद्या. 8 Omitted in C. <sup>7</sup> ्ज्ञानश्चेति. <sup>6</sup> I., C. संवृत्ति:. 13 I., C. **सं**वृत्ति°. 12 I. सत्प। त°. 11 I., C.° ज्ञानश्चेति. <sup>10</sup> I., C. ° नुस्थानं. C. दु:खे अहय°. Afterwards C. and I. both 15 I. दु:खेताद्वयज्ञा°. 14 I. चतुरा नसत्ये°. read sgu for सन्वय°.

समुद्येऽन्वयज्ञानस्रांतिः समुद्येऽन्वयज्ञानं । निरोधे धर्मज्ञा-नस्रांतिर्निरोधे धर्मज्ञानं निरोधेऽन्वयज्ञानस्रांतिर्निरोधेऽन्वय-ज्ञानं । मार्गे धर्मज्ञानस्रांतिर्मार्गे धर्मज्ञानं मार्गेऽन्वयज्ञानस्रा-तिर्मार्गेऽन्वयज्ञानं चेति ॥

XCVII. 'तत्र दुःखसत्ये चत्वार आकाराः। 'तद्यथा ॥ 'अनित्यती 'दुःखतः शून्यती'ऽनात्मतश्वेति ॥

XCVIII. 'समुद्यसत्ये चलार श्राकाराः । तद्यथा ॥ 
हेतुतः समुद्यतः प्रभवतः प्रत्ययतश्चेति ॥

XCIX. निरोधसत्ये चत्वार आकाराः। तद्यथा॥ निरोधतः ° शांततः प्रणीततो 1º निःसरणतश्चेति॥

C. मार्गसत्ये चलार आकाराः। तद्यथा ॥ मार्गतो न्यायतः प्रतिपत्तितो <sup>11</sup> नैर्याणिकश्चेति ॥

CI. चलारः समाधयः। तद्यथा ॥ श्रालोकः वृतालोकः एकाद्शप्रतिष्ठः <sup>12</sup> श्रानंतर्यसमाधि-श्रेति ॥

<sup>1</sup> I. reads मार्गा throughout. 2 I. and C. read ° सत्य in the titles of this and the following four sections. 3 C. omits तद्यपा. 4 I. ञ्चनित्यच: 5 C. दुःखे. I. खः. 1. सनात्म॰. 7 I. सर्वेदुयसंता चत्वार ज्ञारानि । C. omits तद्यपा. 8 I. देचतः. 9 Left out in I. 10 I., C. सरनग्रेति. Mahâvyut. नि:सरण: 11 I. नैयाविक॰. C. नैयानिक॰. Mahâvyut. नैयाणिक: 12 I. ञ्चानन्तर्य॰.

### CII. ¹तवाष्टी पुन्नलाः। तद्यथा ॥

स्रोतश्रापन्नफलप्रतिपन्नकः स्रोतश्रापनः 'सकृदागामिफल-प्रतिपन्नकः सकृदागाम्यनागामिफलप्रतिपन्नकोऽनागाम्यंईत्फ-लप्रतिपन्नको 'ऽईश्वेति ॥

### CIII. <sup>6</sup>तथाष्टी प्रतिपुत्रलाः । तद्यथा ॥

श्रवानुसारी धर्मानुसारी ध्योतश्रापनी देवकुलंकुली मनुथकुलंकुलः सकृदागामिफलः श्रवाविमुक्तिर्दृष्टिप्राप्त एकवीचिको
ऽनागाम्यंतरापरिनिवाय्युपहत्यपरिनिवाय्यभिसंस्कारपरिनिवायी भ्रुतो उद्देशुतः सर्वास्तानभ्रुतो "दृष्टधर्मसमः कायसाश्ची खन्नश्रिति॥

### CIV. 12 MS. I.

तदनु बादशाकारधर्मचक्रप्रवतकं कटमतः। तद्यथा। इदं दुःख-मार्यसत्यंमिति भिष्ठवः पूर्वमनुष्ठुय तेषु धर्मेषु योनिसो मनसिं-गवतः चष्ठुरुदपादि। ज्ञानमुत्पादि चित्योत्पादि। चुनिरुदपादि। इत्येकपरिचतकः १ इदं दुःखमार्य्यसत्य स तच खल्वभिज्ञातं इति भि-ष्ठावः। इत्यादि पूर्ववदितियः॥ इदं दुःखसमुदयमार्य्यसतं तव खल्व-

¹ I., С. तचाष्टौ मंजुपुरं ज्ञृपुंगला: ¹ ² I., С. सकृतागा°. ³ С.°प्रतिपन्न:. ⁴ І. सहिचेति. С. सहतप्रेति. ⁵ І. तद्यपा. С. तपा. ˚ І. प्रोत सापुन्नु. ७ С. देवंकफलगत: в С. मनुष्पंगनंगन: І. मनुष्पगनंगन: ⁰ І. संतरीयंपरि°. ¹¹ П. सहस्रुत: ¹¹ С. दृष्टधर्म°. ¹² This part of the MSS. is so full of blunders, that it seems more useful to give the exact text of both MSS. It is clearly a quotation from some such a passage as Lalitavistara, p. 542; Mahâvagga I, 6, 23 seq.

भिज्ञाय प्रहीणिमिति हित्यादि तृतीयः। तथा इदं दुः खिनरोध आर्थ्यं-सत्यिमिति हिप्रत्येकः ॥ इदं दुः खिनरोध आर्थ्यंसत्यं तत्र खल्वभिज्ञाय शास्त्रात् कर्त्रव्यमिति हित्य द्वितीयः। इदं दुः खिनरोध आर्थंसत्य तत्र खलु भिज्ञाय शास्त्रात् द्वितीयः। तद्यथा इदं दुः खमार्गगामि-नि प्रतिपदार्य्यंसत्येमिति त्येक ॥ इदं दुः खमोस्त्रगामिनी प्रतिप इत्यार्य्यंसत्यं तत्र खलु भिज्ञाय भावियतव्यमिति हि भिस्नव इत्यादि तृतीयः ॥ परिवर्त्ते इत्येव द्वादशाकारधर्मच अप्रवर्त्तनमिति ॥

MS. C.

तदनु बादशाकारधर्मचक्रप्र-वर्त्तकः। कतमत। इदं दुःखमार्थ-सत्यमिति भिक्ष्तवः। पूर्वमनुष्रु-यतेषु धर्मेषु योनिसो मनसिग-वतः॥ चक्षुरुदपादि। ज्ञानमुत्पा-दि चित्तोत्पादि। चुनिरुत्पादि॥ इत्येकपरिवर्त्तकं इदं दुःखमार्थ-सत्यं तत्र खल्वभिज्ञाय परिज्ञा-तमिति हि भिक्षवः। पूर्वम-नुष्रुयतेषु योनिसो मनसिङ्ग-वृंतः॥ इति बितीयः॥ इदमार्थ-सत्यं तत्र खल्वभिज्ञातं इति भि-स्रवः। इत्यादि पूर्ववदितियः॥ Restored Text.

तद्व हाद्शाकारधर्मचक्रप्र-वर्तकं। कतमत्। इदं दुः खमार्यस-त्यमिति(मे) भिक्षवः पूर्वमननु-श्रुतेषु धर्मेषु योनिशो मनसिकु-वंतः चश्रुरुद्पादिज्ञानमुद्पादि विद्योदपादि भूरिरुद्पादीत्येकं परिवर्तकं। इदं दुः खमार्यसत्यं तच खस्वभिज्ञाय परिज्ञातमिति हि(मे) भिक्षवः पूर्वमननुश्रुतेषु धर्मेषु योनिशोमनसिकुर्वत इति हितीयं। इदं दुः खमार्यसत्यं तच खस्वभिज्ञायपरिज्ञातमिति भि-स्वव इत्यादि पूर्ववदिति तृतीयं॥ इदं दुः खसमुदयमार्यसन्यं तव खल्वभिज्ञाय प्रहीणमिति ही-त्यादि तृतीयं॥

तथा इदं दुःखिनरोधआर्थ-सत्यमिति हि प्रत्येकः॥ इदं दुःख-निरोधआर्थसत्यं तच खल्विभ-ज्ञाय साष्ट्रात् कर्तव्यमिति ही-त्यादि। डितीयः। इदं दुःखिन-रोधआर्थसत्यं तच खल्वभिज्ञाय साष्ट्रात्कृतिमिति डितीयः।

तथा इदं दुःखमार्गगामिनि प्रतिपदार्थं सत्यमिति प्रत्येक । इदंदुःखमोद्यगामिनीप्रतिपत्॥ इत्यार्थसत्यं तच खल्वभिज्ञायभा-

[तथदं दुःखसमुदयमार्थस-त्यमिति प्रत्येकं। इदं दुःखसमु-दयमार्थसत्यं तत्र खस्वभिज्ञाय प्रहीतव्यमिति डितीयं। इदं दुःखसमुदयमार्थसत्यं तत्र खस्व-भिज्ञाय प्रहीणिमिति हीत्यादि तृतीयं।

तथेदं दुःखिनरोधमार्थसत्य-मिति हि प्रत्येकं। इदं दुःख-निरोधमार्थसत्यं तच खल्विभ-ज्ञाय साष्ट्रात्कर्तव्यमिति हीत्या-दि ज्ञितीयं। इदं दुःखिनरो-धमार्थसत्यं तच खल्विभिज्ञाय साष्ट्रात्कृतिमिति तृतीयं॥

तथेदं दुःखमार्गगामिनी
प्रतिपदित्यार्यसत्यमिति प्रत्येकं।
इदं दुःखमोक्षगामिनी प्रतिपदित्यार्यसत्यं तत्र खल्वभिवि-

<sup>1</sup> It ought to be दु:खनिरोधनार्गगामिनी, or, as the MS. gives afterwards, दु:खमो-धगामिनी.

तव्यमिति हि भिश्चव इत्यादि 
तृतीयः

ज्ञाय भावियतव्यमिति हि भि-स्व इत्यादि द्वितीयं। [इदं दुःखसोक्ष्गामिनी प्र-तिपदित्यार्यसत्यं तत्र खल्वभि-ज्ञाय भावितमिति तृतीयं॥]

परिवर्त्त इत्येव द्वादशाकार-धर्मचऋप्रवर्तनिमिति॥॥

> CV. तच दानं चिविधं। तद्यथा॥ धर्मदानमामिषदानं मेचीदानं चेति॥

CVI. शीलं चिविधं। वतद्यथा ॥ संभारशीलं कुशलसंयाहशीलं सत्त्वार्थित्रियाशीलं चेति॥

CVII. श्वांतिस्त्रिविधा। तद्यथा॥

<sup>३</sup>धर्मनिध्यानश्चांतिर्दुःखाधिवासनाश्चांतिः <sup>4</sup>परोपकारधमश्चांतिश्चेति॥

CVIII. वीर्ये चिविधं। तद्यथा॥ \*संनाहवीर्ये प्रयोगवीर्ये \*पर्रानष्टावीर्ये चेति॥

 <sup>1</sup> I. सामियदा°.
 2 C. omits from here to section CXVII. I. reads समर.

 3 C. धर्मेश.
 4 C. ° रध्मीन.
 5 I. सना°.
 6 I. परिनिष्ठा°.

चेति॥

CIX. ध्यानं चिविधं। तद्यथा ॥ सदोषापकर्षध्यानं 'मुखवैहारिकध्यानमंशेषवैभूषितध्यानं

CX. प्रज्ञा चिविधा। तद्यथा॥
श्रुतमयी चिंतामयी भावनामयी चेति॥

CXI. उपायस्त्रिविधः। तद्यथा ॥

सर्वसत्त्वावबोधकः असत्त्वार्थाभावकः अस्त्रिप्रसुखाभिसंबोधि-श्वेति ॥

CXII. प्रिश्यानं चिविधं। तद्यथा ॥

<sup>६</sup>सुस्थानप्रावंधिकं <sup>६</sup>सस्त्रार्थप्रावंधिकं बुडिस्रेचपरिशोधकं
चेति॥

CXIII. बलं चिविधं। तद्यथा॥ कर्मव्यावर्तकं केशीपकर्षकं मानप्रमादादिव्यावर्तकं चेति॥

CXIV. ज्ञानं चिविधं । तद्यथा ॥
<sup>°</sup> अविकल्पकं विकल्पसमभावबीधकं <sup>1°</sup>सत्यार्थोपायपरीक्षं चेति ॥

CXV. <sup>11</sup>तत्रावरणे हे। तद्यथा ॥ <sup>12</sup>क्केशावरणं ज्ञेयावरणं चेति॥

 <sup>1</sup> C. सखुवै॰.
 2 I. अशेववै॰.
 3 I. सत्यार्घे॰.
 4 I. ॰ प्रमुखाभि॰.

 5 I. सुस्थाने प्रा॰.
 6 I. सत्यार्घार्थप्रावंतिकं।
 7 I. क्लाशापक॰.
 8 I. मारप्रमा॰.

 9 I. अविकंन्पकं.
 10 I. सत्यार्थीपा॰.
 11 I. आवरने द्वीयो।
 12 I. क्लेशवर॰.

CXVI. <sup>1</sup> नैरात्म्यं डिविधं। तद्यथा॥ धर्मनैरात्म्यं पुत्रलनैरात्म्यं चेति॥

CXVII. संभारी विविधः। तद्यथा॥ पुरायसंभारो ज्ञानसंभारश्वेति॥

CXVIII. तत्र षट् समाध्यावरणानि । तद्यथा ॥ व्योसीद्यं मानं शाट्यमोडत्यमनाभोगः सत्याभोगश्चेति ॥

CXIX. तच 'प्रतिपत्त्याष्टी प्रहाणसंस्काराः । तद्यथा ॥ श्रद्धा बुडो व्यायामः 'प्रश्रद्धिः स्मृतिः संप्रजन्यं चेतनोपेक्षा चेति ॥

CXX. तत्र चलारी विषाः। तद्यथा॥ विष्युविविदेहो जंबुद्वीपोऽपरगोदानिरुत्तरकुरुद्वीपश्चेति॥

CXXI. \* अष्टावुष्णनरकाः । तद्यथा ॥ संजीवः \* कालसूत्रः संघातो रीरवो महारीरवस्तपनः 10 प्रता-पनोऽवीचिश्चेति ॥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. नैरात्मा द्वि°. <sup>2</sup> I. कौशीत्यां भ्रानमुरसं। शाप भ्रोटुत्य:. <sup>3</sup> C. भिसत्वा भ्रष्टो. <sup>4</sup> I. प्रमेद्धि:. See section XLIX. <sup>5</sup> I. दीपा:. <sup>6</sup> I. °विदह. <sup>7</sup> C.°गोवरि. Mahâvyut.°गोदनीय. Pâli °goyâna (=°गोदान Childers). <sup>8</sup> I. उस्तनरका. <sup>9</sup> I. कारशूत्र. C. कारसूत्र. <sup>10</sup> I. पतपन. C. प्रतपन.

CXXII. अष्टी शीतनर्काः । तद्यथा ॥

¹अर्बुदो॰निर्युदोऽटटोऽ॰पपो⁴हाहाधर॰उत्पलः॰पद्मी महापद्मश्वेति ॥

CXXIII. सप्त 'पातालानि । तद्यथा ॥

<sup>8</sup>धरिणतलो <sup>8</sup> चलो <sup>10</sup>महाचल आपः <sup>11</sup>कांचनः <sup>12</sup>संजीवो
नरकश्चेति ॥

CXXIV. ही <sup>13</sup> चऋवाडी । तद्यथा ॥ चऋवाड महाचऋवाडी चेति॥

CXXV. <sup>16</sup> ऋष्टांगपर्वताः । तद्यथा ॥

17 युगंधर 18 ईशाधरः खदिरकः सुदर्शनो 18 विनतकोऽश्वकर्णो नेमिंधरगिरिः सुमेरुश्चेति॥

CXXVI. सप्त <sup>20</sup>सागराः। तद्यथा॥ स्वारः स्वीरो दध्युँदधिँघृतं मधुः सुरा चेति॥

 <sup>1</sup> I. सचद:.
 2 I. निचुद:.
 C. निचुंद:.
 3 Mahâvyut. हहव: and 4 हुहुव: for सपप and हाहाधर in our list.
 5 I., C. उत्पन्न.
 6 I., C. पमु; and after for list.

 4 स्पप and हाहाधर in our list.
 5 I., C. उत्पन्न.
 6 I., C. पमु; and after following two sections.

 9 I. सचन:.
 10 I. महाचन:.
 11 C. काखर.
 12 I. सजीव:.
 13 I., C. चक्रवादी.

 C. omits तद्यणा, and does so in the following two sections.
 14 I. वाद.
 15 I. वादी.

 10 I. ससंगपवे.
 0. सप्टांगनपवे.
 17 C. पुंग.
 18 I., C. तशाधार.

 19 I., C. विनोत.
 20 I. शा..
 21 I. सप्टाधि.
 22 I. मृतं.

CXXVII. तच षट् कामावचरा देवाः। तद्यथा॥
'चातुर्महाराजकायिकास्तायस्त्रिंशास्तुषिता यामा निर्माणरतयः पर्निर्मितवशवर्तिनश्चेति॥

CXXVIII. अष्टादश क्पावचरा देवाः। तद्यथा॥
विस्तायिका ब्रह्मपुरोहिता ब्रह्मपार्षद्या महाब्रह्माणः वपरीत्राभा अप्रमाणाभा व्याभास्वराः परीत्रगुभाः शुभकृत्सा अनभकाः पुण्यप्रसवा बृहत्फला असंज्ञिसच्या अवृहा अत्रापाः
सुदृशाः सुदर्शना अकिनष्टाश्चेति॥

CXXIX. चलारोऽँ रूपावचरा देवाः ॥
"आकाशानंत्यायतनोपगा "विज्ञानानंत्यायतनोपगा "आकिंचन्यायतनोपगा "नेवसंज्ञानासंज्ञायतनोपगाश्चेति ॥

CXXX. विविधालंघनाः । तद्यथा ॥ सत्यालंघना धर्मालंघनानालंघना चेति ॥

CXXXI. विविधा महामेत्री। तद्यथा॥
"सत्यालंघना धर्मलंघनानालंघना चेति॥

 <sup>1</sup> I. ° कायिकादेवाः.
 2 I. वशकायिका.
 3 I. परिताभाः.
 4 I. स्त्रभास्तरा.

 5 I., C. परीत °.
 6 I., C. शुभकृष्णः.
 7 I. स्त्रनद्रकाः.
 8 C. स्रसंगिसत्ता. L.° सत्याः.

 9 I. स्रवपाः.
 C. स्रउपा.
 10 I., C. आरूप °.
 11 I. स्त्रभागानित्यावत्यादेवा.

 C. स्त्रभोगानित्यात्तोपगाः.
 12 I. विज्ञानायत्वापगाः.
 C. विज्ञायत्वोपगाः.
 13 I. स्रकि.

 14 I. ° नासंज्ञायनोप °.
 15 I. विविधामंदारुणाः.
 C. omits तद्यथा and does so in

 the following two sections.
 16 I. सत्वल °.

CXXXII. विविधं <sup>1</sup>कर्म । तद्यथा ॥ <sup>2</sup>दृष्टधर्मवेदनीयमुंत्पद्यवेदनीयमपरवेदनीयं चेति॥

CXXXIV. अष्टावस्णाः । तद्यथा ॥

ं नरकोपपित्ति स्तिर्यंगुपपित्तिर्यमलोकोपपित्तः प्रत्यंतजनंपदो-पपित्तिदीर्घायुषदेवोपपित्तिरिद्रियविकलता मिथ्यादृष्टिश्चित्तोत्पा-दविरागितता चेति ॥

CXXXV. चिविधा विकल्पाः । तद्यथा ॥ <mark>अनुस्मरणविकल्पः ¹¹संतिरन</mark>विकल्पः सहजविकल्पश्चेति ॥

CXXXVI. चलारः समाधयः। तद्यथा॥
<sup>12</sup> शूरंगमो गगैंग्गंजो विमलप्रभः <sup>14</sup>सिंहविक्रीडितश्चेति॥

CXXXVII. चतुर्दशाव्याकृतवस्तूनि । तद्यथा ॥ शाश्वती लोकोऽशाश्वती लोकः <sup>15</sup> शाश्वतश्वाशाश्वतश्व <sup>16</sup>नैव

 <sup>1</sup> I. चिविधि क्रमा.
 2 I. दुष्टधर्मावे°. C. दुष्टधर्मे वेद°.
 3 C. उत्पात्मवे°.

 4 I. ° यी:.
 5 I. संतिप्र°. C. संतिप्रातिहा°.
 6 I. नरकोपित:.
 7 I. चिर्यगुपपित:.

 8 I. ° पादो°.
 9 I. दीधायुवदेवो°. C. दीधायुमद्द्यो°.
 10 I. ॰ यविकाता.

 C. ° यविकसिता.
 11 C. सनीरणवि°.
 12 I. ॰ रंगिम:.
 13 I. गगन॰.

 14 I., C. ° विकिद्ति °.
 15 I., C. ज्ञास्वताज्ञास्वतस्त्र.
 16 I., C. नैवज्ञास्वताज्ञास्वतस्त्र.

शाश्वतो नाशाश्वतश्वं। श्रंतवाँ ह्लोको ईनंतवाँ ह्लोको ईतंवां श्वानंत-वाँ ह्लोकश्व 'नैवांतवा ह्वानंतवां श्व। 'भवति तथागतः परं मरणा च 'न भवति तथागतः परं मरणा च 'भवति च न भवति च तथा-गतः परं मरणा द्वेव भवति न न भवति तथागतः परं मरणात्। सं जीवस्त छरीर मन्यो जीवो इन्य छरीरं चेति॥

CXXXVIII. वीणि कुशलमूलानि। तद्यथा॥ अद्वेषोऽलोभोऽमोहश्चेति॥

CXXXIX. <sup>11</sup>एतिबपर्ययान्त्रीएयकुशलमूलानि। तद्यथा॥ लोभो मोहो बेषश्चेति॥

CXL. 12 तिस्नः शिक्षाः । तद्यथा ॥ 13 अधिचित्रशिक्षाधिशीलशिक्षाधिप्रज्ञाशिक्षा चेति ॥

<sup>1</sup> I., C. संतवानलोक: 2 I., C. सन्तवानलोक: 3 I., C. संतवास्तानंतवालोकस्तरः 4 I. नैवांतवानांतवस्त्रः C. नैवांतवास्यंतरस्त्रः 5 I. गतः परं मरन्यद्रनः C. पर मरनासः 6 I. गतः परं मरन्यद्रनः C. परं मरनासः 7 I. भवितः च । तथागतः परं मरणातः 8 I. नैव भवितः न भवितः । तथागतः परं मरणादः Left out in C. 9 I. स भावः तस्ररीरं C. स जीवः । तत्सरीर । 10 I. संन्यो जीवोऽन्यत्सरीस्त्रेः C. सन्यो जीवोऽन्यत्सरीस्त्रेः 11 I. एतिहपययोतः चािष्णः C. एतिहपर्ययातः चीिष्णः 12 I. चित्रांशिः C. निस्तः शिः, and omits तद्ययाः 13 I. सिहिचित्रशियाः 14 I., C. चितायां.

THE STATE OF THE PRODUCTION OF THE PARTY.

A MATERIAL PROPERTY OF THE PRO

n was treated and the second

#### ANNOTATIONS

#### ॥ नमो रत्नत्रयाय॥

# रत्नवयं नमस्कृत्य सवैसत्त्वहितोदयं। कथ्यते मोहनाज्ञाय धर्मसारसमुचयं॥

'Having worshipped the jewel-triad, which causes the good of all beings, (this) collection of the essence of the law is told in order to destroy delusion.' समुख्य, unless it is a neuter noun, ought to be समुख्य: This introductory verse is found in both MSS., but the Chinese version reads differently, viz. 'Salutation to all the Buddhas, whose knowledge is omniscience, and who are the teachers of gods and men; and to the laws preached by the immense and numberless Buddhas. (This is) a compendious collection of the names of the true laws preached (by them).' This verse, though it is different in some degree, seems to be a translation of the verse found in F.

### I. जीणि रत्नानि 'The three treasures.'

Lalitav. p. 546, 2-7. Mahâvagga I, 4, 5; I, 6, 29-47 (Sacred Books of the East, XIII, 83 f. and 97-102). Childers, p. 402 b. Buddho, Dhammo, Sangho. Burnouf, Introd. p. 221. Köppen, I, 550. Kern, I, 284. Cunningham, Ladak, p. 361 f. Hodgson, pp. 27, 53, 93. Beal, p. 99. Eitel, p. 150. 'The Buddha, the Law, the Clergy.' On Dharma, see Dhammapada, transl. by M. M., S. B. E., X, p. 3.

# II. त्रीणि यानानि 'The three vehicles.'

Saddharmap., chaps. I, II, III; cf. Burnouf, Lotus, p. 315. Âryamahâkarunapundarîkasûtra, transl. Feer, Ann. Mus. Guim. V, 172. Not in Pâli, Childers, p. 595 b. Beal, Catena, p. 253. Hodgson, pp. 60, 102, 145. Köppen, I, 418 f. Eitel, p. 151 f.— प्रतेषवान instead of प्रतेषवृद्धयान occurs in Saddharmap., chap. I, verse 10. Sometimes 'Two vehicles' are mentioned, viz. महायान 'Great vehicle,' to which the बुद्धयान belongs, and हीनयान 'Small or inferior vehicle,' to which the श्रायक and प्रतेषवृद्धयान belong.

एकपान 'The single vehicle,' Saddharmap., chap. II, ver. 101 (Sacred Books of the East, XXI, 53).

III. पंच वृद्धाः 'The five (Dhyâni)-Buddhas,' cf. sects. IV and XII.

Rgyud XIX, 20 (Feer, p. 343): पंचनपानमंगलगाया. Burnouf, Introd. pp. 117, 557. Hodgson, pp. 27, 58, 64 n. 33, 93. Köppen, II, 27. Wassiljew, p. 187. Kern, I, 323 f.; II, 172, 380 n. Rh. Davids, p. 205. Cunningham, Ladak, p. 364. Wilson, II, 12, has six, viz. besides the five mentioned in our list, वजसस्त. On जिम्माम, see Sukhâvatî-vyûha, Anecd. Oxon., Aryan Series, I, Part II; Max Müller, Selected Essays, II, p. 313. Beal, Buddh. in Ch., pp. 128, 159 ff. Eitel, p. 6 f.

### IV. चतसो देवा: 'The four goddesses.'

Wilson, II, 12, 35, 36. Hodgson, pp. 93, 94. Wassiljew, p. 125. Kern, II, 173. Cunningham, Ladak, p. 364. Rgyud XIV, 33 (Feer, p. 330) has लोचना &c.; cf. Rgyud XXI, 3 (346). मामकी, III, 7 (295); IV, 12 (298). तारा, XIV, 49 (332) is called सर्वेतयागतमाता; XVIII (339) is आर्येतारामूलकत्य.

Wilson gives प्रज्ञा, वज्रधात्वी, लोचना (1), मामुखी (2), पाएडरा (3), तारा (4), वज्रसत्त्वात्मिका, as wives of the Buddhas in sect. III, in the same order. And again, p. 27 (from the Trikândasesha): तारा (4); वसुन्धरा; धनदा or संपत्प्रदा; मरीची (sect. V, 3); लोचना (1).

### V. पंच रहा: 'The five protectors.'

Cf. Wilson, II, 13; आर्यमारीचीनामधारणी, Rgyud XIII, 6 (Feer, p. 318). Wilson gives प्रतिसरा (1); महासहस्रप्रमिद्दिनी (2); महामयूरी; महाश्रोतवती (5); महामंत्रानुसारिणी (4); cf. sect. IV. On Râkshasîs, see Burnouf, Lotus, p. 140.

# VI. सम तथागताः 'The seven Tathâgatas.'

Vipassî, Sikhî, Vessabhû, Kakusandho, Konâgamano, Kassapo

(Sâkiyamuni). Buddhavamsa XXI seq.

Lalitav. pp. 5-6. Mahâvastu I, 2, 317 ff.; cf. समबुद्धक (सूच), Mdo. XXII, 4 (Feer, p. 272), and Rgyud XI, 8 (311); समतयागतपूर्वप्राधाधानिक्शपविस्तर, Rgyud X, 5 (309). Gâtaka I, 41-44. Pârâgika I, 3, 1 (Vinaya III, p. 7). Childers, p. 96 b. Burnouf, Introd. p. 317. Wilson, II, 5. Hodgson, pp. 94, 115; cf. p. 33. Hardy, Manual, p. 94 ff. Köppen, I, 314 f. Kern, I, 321 ff. Eitel, p. 122. Hemakandra, ver. 236, gives कांचन instead of कनकमुनि.

According to the Saptabuddhastotra (transl. Wilson, II, p. 5), cf. Cambridge

Catalogue, p. 14,

ऋतु खंद was born at ख्रेमवती and became Buddha under a शिरीप tree.

| कनकमुान   | ,, | शाभनवता  | ,, | ,, | ,, | उदुबर "     |
|-----------|----|----------|----|----|----|-------------|
| काश्यप    | ,, | वाराणसी  | ,, | ,, | ,, | न्यग्रोध ,, |
| शाक्यसिंह | ,, | किंपलपुर | ., | ,, | ,, | खम्बस्य "   |

And मैचेय will be born at केतुमतो and will become Buddha under a नाग tree. On Tathâgata, see Max Müller, Dhammapada, p. 94, note.

### VII. चलारो लोकपाला: 'The four guardians of the world.'

1. Dhaturattho; 2. Virûlho or Virûlhako; 3. Virûpakkho; 4. Vessavano. Childers, p. 230 b, under Mahârâgâ. Burnouf, Introd. p. 603 (Lotus, pp. 3, 98, 145). Burnouf (Introd. p. 601) identifies them with the Katurmahârâgas. Hardy, Manual, p. 24. Köppen, I, 250; II, 261. Kern, I, 291. Eitel, p. 145 (s. v. Tchaturmahârâdjas).

VIII. सष्टी लोकपालाः.

#### IX. दश लोकपालाः.

# X. चतुर्देश लोकपालाः.

# XI. दश क्रोधा: 'The ten gods of anger.'

Wilson, II, 24, 33. Burnouf, Introd. p. 550. Köppen, II, 297. यमारि, vide Rgyud VII, 1, 2, 4 (Feer, p. 302); there are two, viz. कृष्ण and रक्त ; besides, मंनुष्त्री is called यमारि. Cf. चक्रसंबर, Târanâtha, pp. 177, 235, 238, 240, 245.

# XII. - सष्टी बोधिसत्त्वा: (cf. sect. III).

Wilson, II, 15. Rgyud XI, 11 (Feer, p. 312). Commonly only five are enumerated, viz. समंतभद्र, वन्नपाणि, रत्नपाणि, प्रापाणि, विश्वपाणि.

Köppen, II, 27. Hodgson, pp. 28, 58. Kern, II, 172 f. Vide Cunningham, Ladak, p. 364. Rh. Davids, p. 205. Wilson, II, 13, 14, has:—मैनेप (1), समंतभद्र (3), as sons of वैरोचन; अनंतगंज (2), वज्रपाणि (4), मंजुनाण (5), as sons of अक्षोभ; चितिगर्भ (7), son of स्तमंभव; खगर्भ (8), son of अमिताभ; सवैनिवरणविष्कंभिन् (6), son of अमोधिसड. पन्नपाणि is the same as अवलोकितेण्यर, about whom see the Kârandavyûha (Cambridge Cat.), of which an abstract is given in Burnout's Introd. p. 221 ff. (cf. Feer, p. 246), and which was edited in Calcutta, 1873, and the Saddharmap., ch. XXIV. Kern, I, 324 ff.; II, 171 f. Beal, pp. 119 ff., 133 ff. Eitel, p. 18 ff.

Besides मंजुनाण and मंजुली, which latter is his usual name, other compositions with मंजु occur as names of the same being, as ° घोष, ° देव, ° भद्र, &c.; see Burnouf, Lotus, p. 498 ff.

# XIII. पड्योगिन्य: 'The six goddesses of magic.'

Cf. Mahâvyutp., sect. 192, where वज्ञभृकुटी, वज्ञांवुजा, वज्ञांकुशी, वज्रसस्त्रतामुद्रा. Rgyud I, 11-13 (Feer, p. 293); II, 2, 4 (294); III, 5 (295): चतुर्योगिनीसंपुततन्त, IV, 8 (297); IV, 15 (298). वज्ञवराही सिभ्धान, Rgyud III, 3 (294); cf. III, 7 (295). Târanâtha, transl. Schiefner, pp. 192, 240, 254, 323, 328. वज्ञयोगिनी, Târan., pp. 189, 196, 244. वुद्धकपालिनी, Rgyud IV, 2 (Feer, p. 296). Hodgson, p. 94. If वज्जवराही is to be read in one word, the number 'six' would be wrong.

# XIV. सन्नविधानुत्ररपूजा 'The sevenfold highest worship.'

XV. त्रीण कुश्लमूलान 'The three roots of virtue.' Cf. Lalitav. p. 38, 7 (Dharmâl. 83 and 84), बोधिचित्र and साश्य; cf. Kern, I, 415.

### XVI. चलारो ब्रह्मविहारा: 'The four perfect states.'

Trigl. p. 12. Lalitav. p. 35, 4 ff. (Dharmâl. 14-17). Childers, pp. 95 a, 569 f. Kern, I, 370, 393, 408. Hardy, East. Mon. pp. 243, 249.

'1. Friendliness; 2. Kindness; 3. Lively interest; 4. Indifference' (according to Kern). See also Rhys Davids, Buddhist Suttas, S. B. E., XI, p. 273.

# XVII. पर् पार्मिता: 'The six transcendental virtues.'

Lalitav. p. 38, 10 ff (Dharmâl. 87-92); cf. Kern, I, 415 ff. Burnouf, Lotus, p. 544 ff. Kern, I, 431. Schlagintweit, p. 36. Eitel, p. 90.

'1. Charity; 2. Morality; 3. Patience; 4. Energy; 5. Meditation; 6. Wisdom.'

# XVIII. दश पार्मिता: 'The ten transcendental virtues' (cf. sects. XVII and CV-CXIV).

1. Dâna-pâramitâ(1); 2. sîla-pâramitâ(2); 3. nekkhamma-pâramitâ; 4. paññâ-pâramitâ(=6); 5. viriya-pâramitâ(=4); 6. khanti-pâramitâ(=3); 7. sakka-pâramitâ; 8. adhi#hâna-pâramitâ; 9. metti-pâramitâ; 10. upekhâ-pâramitâ.

Mahâvyutp., sect. 30. Trigl. p. 11 b (12). Feer, p. 205. Childers, p. 335 a. Cf. Gâtaka I, 20 f., 45 f. (Rhys Davids, Buddhist Birth Stories, I, 18 f., 54 f.) Hodgson, p. 91. Kern, I, 301. Desgodins, p. 349 f. Eitel, p. 90.

'7. Means (i. e. experience in means, cleverness; उपायकोश्चर्य, Lalitav. p. 38, 21—Dharmâl. 93); 8. Prayer; 9. Force; 10. Knowledge.'

The commentary to Hemakandra, ver. 234 (ed. Boehtl. and Rieu, p. 317), gives them as Balas; he has शांति instead of महा, and प्रशिधान for धर.

### XIX. चत्वारि संग्रहवस्तूनि 'The four elements of popularity.'

1. Dânam; 2. piyavakanam; 3. atthakariyâ; 4. samânattatâ. Mahâvyutp., sect. 31. Trigl. p. 12 b (17). Abhidharmakosavyâkhyâ, fol. 34 a, l. 7. Mahâvastu, I, 3, 11, gives a list a little different:

# दानं च प्रियवाद्यं च तथापैचया समानसुखदुःखता। संग्रहचस्तुनि जितो चतुर्हि परिकल्पये सत्वां॥ (cf. Senart's note, p. 370.)

Lalitav. p. 38, 22 f. (Dharmâl. 94); cf. Kern, I, 418. Lalitav. p. 42, 14 f., where अपेनिया is given for वर्षा. Childers, p. 447 a. Burnouf, Lotus, p. 405. Eitel, p. 145 b.

'1. Liberality; 2. Affability; 3. Beneficent rule; 4. Impartiality.'

#### XX. पंचाभिज्ञा: 'The five supernatural faculties.'

1. Iddhividhâ or iddhippabbhedo (=5); 2. dibbasotam; 3. parassa ketopariyañânam or parakittavigânanam; 4. pubbenivâsânussatiñânam; 5. dibbakakkhu (=1). Sometimes a sixth is added, viz. âsavakkhayakarañânam.

Saddharmap., transl. Kern, pp. 89, 131 n., 242. Sukhâvatî, Pranidhâna 5-9 (p. 12 f.) Childers, p. 5 b.

Six abhigñâs occur in Mahâvyutp., sect. 10. Hemak. Abhidhânakint. ver. 233, p. 316, where âsravakshaya is added before riddhi.

Burnouf, Introd. p. 295; Lotus, pp. 291, 820 ff. Eitel, p. 2 f. Köppen, I, 411. Kern, I, 297. Max Müller, Dhammapada, p. 13.

'1. Divine sight; 2. Divine hearing; 3. Knowledge of others' thoughts; 4. Memory of former abodes; 5. Magical science; (6. Knowledge how to destroy human passion.)'

# XXI. चनार्थार्थसत्यानि 'The four noble truths' (cf. sects. XCVII-C).

1. Dukkham; 2. dukkhasamudayam or -samudayo; 3. dukkhaniro-dham or -nirodho; 4. pa/ipadâ or maggo.

Lalitav. p. 541, 2 ff.; cf. p. 36, 14 ff. (Dharmâl. 48-51), and Kern, I, 411. Cf. Saddharmap., transl. Kern, pp. 18, 90 (ver. 100 ff.), 158 n. 2, 354. Dharmaka-krapravartanasûtra, transl. Feer, Ann. Mus. Guim. V, 114 ff. Âryakatursatya-sûtra (Mdo. XXVI, 13; Feer, p. 279), transl. Feer, Ann. Mus. Guim. V, 122 ff.

Mahâvagga I, 6, 19-22 (p. 10 f.); transl., p. 94 ff. Puggala-paññatti I. Childers, p. 56 b, s. v. kattâri ariyasakkâni. Burnouf, Lotus, p. 517 ff. Köppen, I, 220 ff. Hardy, Manual, p. 496. Oldenberg, p. 128=211. Kern, pp. 72, 367; 207, n. 4. Rh. Davids, Buddhism, pp. 48, 106. Schlagintweit, p. 16. Eitel, p. 14.

'I. Suffering; 2. Cause of suffering; 3. Cessation of suffering; 4. Path (to the

cessation).'

### XXII. पंच संधाः 'The five attributes of being.'

1. Rûpam; 2. vedanâ; 3. sañña; 4. sankhârâ; 5. viññânam.

Mahâvyutp., sect. 96. Trigl. p. 19 (33). Feer, p. 203, Ann. Mus. Guim. V,

124 f., 145, 177 f. Childers, p. 198 b. Mahâvagga I, 6, 38 ff. (p. 13 f.) Puggala
paññatti I. Burnouf, Introd. p. 512. Colebrooke; I, 420 f. Hardy, Legefids, p. 236

(Gorrely): Manuel pro 280 p. 1877 en I. 602 f. Oldenberg, pp. 128 p. 212 ff.

paññatti I. Burnouf, Introd. p. 512. Colebrooke; I, 420 f. Hardy, Legefids, p. 236 (Gogerly); Manual, pp. 388, 399. Köppen, I, 602 f. Oldenberg, pp. 128 n., 213 ff., 255, 279. Rh. Davids, Buddhism, p. 90. Beal, p. 199. Eitel, p. 129 b. Comment. to Hemakandra, ver. 233 (ed. Boehtl, and Rieu, p. 316). M. M., Dh. P., p. 54.

'1. Material form; 2. Sensations; 3. Perceptions; 4. Conformations (Childers, Discrimination); 5. Consciousness' (see Oldenberg, Buddha, transl. Hoey).

#### XXIII. लोकोत्तरपंचर्कांशः

Mahâvyutp., sect. 2. Trigl. p. 9 (7). Burnouf, Introd. p. 457. Cf. Kern, I, 351

XXIV. हाद्शायतनानि 'The twelve organs and objects of sense.'

1. Kakkhâyatanam; 2. sotâyatanam; 3. ghânâyatanam; 4. givhâyatanam; 5. kâyâyatanam; 6. manâyatanam; 7. rûpâyatanam; 8. saddâyatanam (9); 9. gandhâyatanam (8); 10. rasâyatanam; 11. photthabbâyatanam; 12. dhammâyatanam.

Mahâvyutp., sect. 102. Childers, p. 75 b. Puggala-paññatti I. Burnouf, Introd. pp. 500, 635. Hardy, Manual, pp. 403, 452. Wassiljew, pp. 240 f., 244, 252.

Köppen, I, 602.

'1. The eye; 2. The ear; 3. The nose; 4. The tongue; 5. The body; 6. The mind; 7. Form; 8. Sound; 9. Odour; 10. Taste; 11. Touch; 12. Ideas' (according to Childers).

# XXV. चष्टादश थातवः 'The eighteen principles.'

1. Kakkhu (1); 2. rûpa (7); 3. kakkhuviññâna (13); 4. sota (2); 5. sadda (9); 6. sotaviññâna (14); 7. ghâna (3); 8. gandha (8); 9. ghâna

viññâna (15); 10. givhâ (4); 11. rasa (10); 12. givhâviññâna (16); 13. kâya (5); 14. photthabba (11); 15. kâyaviññâna (17); 16. mano (6); 17. dhamma (12); 18. manoviññâna (18).

Mahâvyutp., sect. 103. Cf. Mdo. XXVI, 14 (Feer, p. 279). Childers, p. 121 b. Puggala-paññatti I. Burnouf, Introd. p. 449; Lotus, p. 511. Hardy, Manual, pp. 399 ff., 432, 419 ff. Cf. Wassiljew, p. 253.

'The first twelve are the same as the âyatanas (sect. XXIV), then follow 13. Vision; 14. Hearing; 15. Smell; 16. Taste; 17. Feeling; 18. Thought.'

# XXVI. एकादश रूपस्कंधाः 'The eleven physical elements.'

Childers, p. 405 b, has twenty-eight: 1. Pathavîdhâtu (§ 39, 1); 2. âpodhâtu (§ 39, 2); 3. tegodhâtu (§ 39, 3); 4. vâyodhâtu (§ 39, 4); 5. kakkhum (1); 6. sotam (2); 7. ghânam (3); 8. givhâ (4); 9. kâyo (5); 10. rûpam (6); 11. saddo (7); 12. gandho (8); 13. raso (9); 14. itthindriyam; 15. purisindriyam; 16. gîvitindriyam; 17. hadayavatthu; 18. kâyaviññatti; 19. vakîviññatti (11); 20. âkâsadhâtu (§ 39, 5); 21. rûpassa lahutâ (cf. § 38, 7); 22. rûpassa mudutâ; 23. rûpassa kammaññatâ; 24. rûpassa upakayo; 25. rûpassa santati; 26. rûpassa garatâ; 27. rûpassa anikkatâ; 28. kabalinkâro âhâro (§ 70).

Cf. Puggala-paññatti I. Hardy, Manual, p. 414 ff.

# XXVII. वेदना त्रिविधा 'The three sensations.'

1. Sukhâ; 2. dukkhâ; 3. adukkhamasukkhâ. Childers, p. 561 b. Mahâvyutp., sect. 98. Burnouf, Introd. p. 459. Kern, I, 344.

'1. Pleasant sensations; 2. Painful sensations; 3. Indifferent sensations.'

# XXVIII. संज्ञास्तंधः.

Abhidharmakosavyâkhyâ (Société Asiatique, M. C.), fol. 306: निमिन्नोन्नह-गान्मिकेति । निमिन्नं वस्तुनोऽवस्थाविशोषो नीलतादि ॥ तस्योन्नहणं परिच्छेदः ॥ तदान्मिका तस्त्रभावा ॥ दुःखादीत्यादिशन्देन लोहितादीनां ग्रहणं स्त्री संज्ञास्त्रन्थः ॥ यदि परिच्छेदानिमका संज्ञा तसंप्रयोगे निमिन्नमुन्नहंक्तितित, etc.

# XXIX. संस्कारा द्विविधाः.

# XXX. चित्रसंप्रयुक्तसंस्काराश्वन्वारिंशत् (cf. sect. LXIX, 11 and 12).

Cf. Mahâvyutp., sect. 100. Hardy, Manual, p. 404 ff. Kern, p. 346 ff. ज्ञानमा, Lalitav. p. 35, 12 f. (Dharmâl. 22 and 23); cf. Kern, I, 409. M. M., Dh. P., p. 54.

# XXXI. चित्रविष्रयुक्तसंस्कारास्त्रयोदश.

Cf. Mahâvyutp., sect. 100. Kern, I, 346. Rhys Davids, Buddhism, p. 91.

### XXXII. त्रीएयसंस्कृतानि.

Abhidharmakosa, vol. i, fol. 3: 'What are Anâsrava-dharmâs? They are Mârgasatyam and three Asamskritas. What are the three? They are Âkâsa and two kinds of Nirodhas. What are the two kinds of Nirodhas? They are Pratisankhyânirodha and Apratisankhyânirodha. Those three Asamskritas, viz. Âkâsa, etc., and Mârgasatyam are called Anâsravadharmâs, etc.' (Then follows an explanation of the three words.) See Vyâkhyâ, fol. 12 a, ff. M. M., Dh. P., p. 63. Colebrooke, Misc. Essays, I, 421.

# XXXIII. षड् विषया: 'The six objects of sense.'

'1. Rûpam, form; 2. saddo, sound; 3. gandho, odour; 4. raso, taste; 5. phasso, contact (touch); 6. dhammo, ideas.'
Cf. Mahâvyutp., sect. 97 b. Trigl. p. 19 (35). Childers, p. 584 a, s. v. visayo.

### XXXIV. द्वादश्विधं रूपं.

Cf. Mahâvyutp., sect. 97 b. Trigl. p. 25 (56-58).

# XXXV. श्रष्टाविंशतिविधः शब्दः 'The eightfold sound.'

Cf. Mahâvyutp., sect. 97 b. Childers, p. 410 b. Pet. Wörterb., s. v. We must read ashfâvimsatividhah, there being fourteen sounds, which, as they are either pleasant or unpleasant, become twenty-eight.

# XXXVI. रसः पड्डियः 'The sixfold taste.'

Kasâvo (6); 2. titto (5); 3. madhuro (1); 4. lavano (3); 5. ambilo (2);
 katuko (4). Childers, p. 402 a, s. v. raso.

Mahâvyutp., sect. 97 b. Trigl. p. 26 (60). Pet. Wörterb., s. v. '1. Sweet; 2. Sour; 3. Salt; 4. Acrid; 5. Bitter; 6. Astringent.'

# XXXVII. चत्वारो गंथा: 'The four smells.'

Cf. Mahâvyutp., sect. 97 b. Trigl. p. 25 b (59). Pet. Wörterb., s. v., from MBh. XII, 6848, where nine kinds of smell are enumerated, viz.: 1. इष्ट (cf. 1); 2. खिनष्ट (cf. 2); 3. मधुर; 4. करु; 5. निहारिन; 6. संहत (cf. 3?); 7. सिग्ध; 8. रूप; 9. विशद (cf. 4?).

'1. Good smell; 2. Bad smell; 3. Constant smell; 4. Changeable smell.'

# XXXVIII. एकाद्श स्प्रध्यानि 'The eleven elements of touch' (cf. sect. XXVI).

Cf. Mahâvyutp., sect. 97 c. Trigl. p. 26 (61).

'1. Earth; 2. Water; 3. Fire; 4. Air; 5. Smoothness; 6. Hardness; 7. Lightness (Buoyancy, Childers); 8. Heaviness; 9. Coldness; 10. Hunger; 11. Thirst.'

#### XXXIX. पंच महाभूतानि 'The five great elements.'

r. Pathavîdhâtu; 2. âpodhâtu; 3. tegodhâtu; 4. vâyodhâtu.

Childers, p. 227 a, s. v. kattâro mahâbhûtâ. Four kinds of the great elements are more commonly known.

Mahâvyutp., sect. 97. Trigl. p. 25 (55). Burnouf, Introd. p. 636; Lotus, p. 514. Köppen, I, 601. Colebrooke, I, 416 f. Pet. Wörterb., s. v., has the five. '1. Earth; 2. Water; 3. Fire; 4. Air; 5. Ether.'

XL. पंच भौतिकानि 'The qualities of the five elements' (cf. sect. XXXIII).

Viz. पृथी, आप:, तेज:, वायु:, आकाश:; गन्धः, रसः, रूपं, स्पष्टेंचं, शब्द; घाणः, जिस्रा, चस्रु:, अवि, श्रोत्रं See the Sânkhyakârikâ, ver. 22 ff.

Colebrooke, I, 417. '1. Form; 2. Sound; 3. Odour; 4. Taste; 5. Touch.'

# XLI. विंश्रात: शून्यता: 'The twenty kinds of voidness.'

Commonly only eighteen kinds are known; so in the Cambridge MS., the Chinese Version, and Mahâvyutp., sect. 33. Trigl. p. 13 (18). Cf Feer, p. 205. Hodgson, p. 93. Max Müller, Anecdota Oxon., III, p. 55. See also sect. LIX.

# XLII. द्वाद्शांगप्रतीत्मसमुत्पादः 'The twelvefold chain of causation.'

Patikkasamupâdo: 1. aviggâ, ignorance; 2. sankhârâ, conformations; 3. viññânam, consciousness; 4. nâmarûpam, name and form; 5. salâyatanam, the six organs of sense; 6. phasso, contact; 7. vedanâ, sensation; 8. tanhâ, thirst (desire); 9. upâdânam, clinging (to existence); 10. bhavo, being; 11. gâti, birth; 12. garâmaranam, old age and death (according to Childers and Oldenberg).

Mahâvyutp., bect. 109. Trigl. p. 14 b (22). Lalitav. p. 440 ff. Âryamahâkarunapundarîkasûtra, transl. Feer, Ann. Mus. Guim. V, 169 f. Feer, p. 204. Childers, pp. 359 b, 278 b (s.v. nidânam). Mahânidâna-sutta, transl. Burnouf, Lotus, p. 533 ff. Mahâvagga I, I, 2 (p. 1); I, 5, 2 (p. 5). Burnouf, Introd. pp. 485 ff., 623; Lotus, pp. 332, 530 ff. Hardy, Manual, pp. 391 f., 432. East. Mon. pp. 6, 193, 301. Köppen, I, 609 ff. Hodgson, p. 79. Oldenberg, p. 224 ff. Schlagintweit, p. 22 ff. Colebrooke, Misc. Essays, I, 420 f., 453 ff. (Childers). Cf. Sacred Books,

X, 2, p. 131. Anecdota Oxon., Aryan Series, III, Pragñâ-pâramitâ-sûtra, ed. Max Müller, p. 57. Eitel, p. 84 (s. v. nidâna).

XLIII. समित्रंशद्वोधिपिद्यका धर्माः 'The thirty-seven constituents of true knowledge' (Kern).

Saddharmap., transl. Kern, p. 420 (n. 1). Childers, p. 92: sattatimsa bodhapakkhiyâ dhammâ.

1. The four Satipatthânas; 2. The four Sammappadhânas; 3. The four Iddhipâdas; 4. The five Indrivas; 5. The five Balas; 6. The seven Bog-ghangas; 7. The Ariyo atthangiko maggo.

Pârâgika IV, 4, 1 (Vinaya III, p. 93). Pâkittiya VIII, 2, 1 (IV, p. 26). Burnouf, Lotus, p. 430. Hardy, Manual, p. 497 (11). Köppen, I, 436. Kern, I, 301, 412 ff. Sacred Books, XI, 61 ff. Eitel, p. 25 b.

# XLIV. चत्वारि स्मृतुपस्थानानि 'The four earnest meditations.'

1. Kâyânupassanâ; 2. vedanânupassanâ; 3. kittânupassanâ; 4. dhammânupassanâ.

Mahâvyutp., sect. 34. Trigl. p. 15 b (25). Lalitav. p. 36, 18 ff. (Dharmâl. 52-55); cf. Kern, I, 411 f. Childers, p. 466 b; cf. Kullavagga IX, 1, 4 (p. 240). Burnouf, Lotus, p. 431. Wassiljew, p. 248, n. 3. Kern, I, 301. Rh. Davids, p. 172. Eitel, p. 130 a. Max Müller, Dh. P., p. 27.

'I. Meditation on (the impurity of) the body; 2. Meditation on (the evils of) the sensations; 3. Meditation on (the evanescence of) thought; 4. Meditation on (the conditions of) existence.'

### XLV. चत्वारि सम्युक्पहानानि 'The four right exertions.'

Mahâvyutp., sect. 35. Trigl. p. 16 (26). Lalitav. p. 36, 22 f. (Dharmâl. 56); cf. Kern, I, 412. Childers, p. 435 a. Hardy, Manual, p. 497 (13). Kern, I, 301 f. Rh. Davids, p. 172 f. Eitel, p. 120.

'I. Exertion to retain meritorious conditions already existing; 2. Exertion to produce such not yet in existence; 3. Exertion to put away sinful states already existing; 4. Exertion to prevent such arising.'

# XLVI. चतार मृद्विपादा: 'The four constituents of magic power.'

1. Khandasamâdhipadhânasankhârasamannâgatam; 2. viriyasamâdhipadhânasankhârasamannâgatam (3); 3. kittasamâdhipadhânasankhârasamannâgatam (2); 4. vîmamsâsamâdhipadhânasankhârasamannâgatam.

Mahâvyutp., sect. 56. Trigl. p. 17 (27). Lalitav. p. 37, 2 (Dharmâl. 57); cf. Kern, I, 412. Childers, p. 157 b. Burnouf, Introd. p. 75; Lotus, p. 810 f. Hardy,

Manual, pp. 413, 498 (14). Kern, I, 302. Rh. Davids, p. 173. Eitel, p. 104 b. Prahâna in this and the last section is a wrong rendering of Pâli padhâna, see Childers, s. v.

'1. The will to acquire magical power; 2. The thought required thereto; 3. The exertion or effort required thereto; 4. The investigation required thereto.'

### XLVII. पंचेंद्रियाणि 'The five moral qualities.'

1. Saddhindriyam; 2. viriyindriyam (3); 3. satindriyam (4); 4. samâdhindriyam (2); 5. paññindriyam.

Mahâvyutp., sect. 37. Trigl. p. 17 b (28). Lalitav. p. 37, 3 ff. (Dharmâl. 58–62); cf. Kern, I, 412. Childers, p. 159 a. Hardy, Manual, p. 498. Kern, I, 302. Rh. Davids, p. 173. Eitel, p. 47 a.

'1. Faith; 2. Contemplation; 3. Energy; 4. Recollection; 5. Wisdom.'

#### XLVIII. पंच बलानि 'The five forces.'

1. Saddhabalam; 2. viriyabalam; 3. satibalam; 4. samadhibalam; 5. pañnabalam.

Mahâvyutp., sect. 38. Trigl. p. 17 b (29). Lalitav. p. 37, 7 ff. (Dharmâl. 63-67); cf. Kern, I, 412; Saddharmap., transl. Kern, p. 79 (n. 4). Childers, p. 78 b. Burnouf, Lotus, p. 78 b. Hardy, Manual, p. 498. Kern, I, 302. Eitel, p. 21 f. 'The same as in last section.'

# XLIX. सम बोध्यंगानि 'The seven requisites for attaining the supreme knowledge.'

Satisambogghango;
 dhammavikayasambogghango;
 viriyasambogghango;
 pîtisambogghango;
 passaddhisambogghango;
 samâdhisambogghango;
 upekhâsambogghango.

Mahâvyutp., sect. 39. Trigl. p. 18 (30). Lalitav. p. 37, 12 ff. (Dharmâl. 68-74); cf. Kern, I, 413. Mahâkâsyapasûtra, transl. Feer, Ann. Mus. Guim. V, 151. Childers, p. 93 b. Anguttara-nikâya II, 2, 2, has the last six. Burnouf, Lotus, p. 796 ff. Hardy, Manual, p. 498 (16). Kern, I, 302. Rh. Davids, p. 173. Wassiljew, p. 247. Eitel, p. 26 a. Saddharmap., transl. Kern, p. 31, n. 3.

'I. Recollection; 2. Investigation; 3. Energy; 4. Joyfulness; 5. Calm; 6. Con-

templation; 7. Equanimity.'

# L. सायाष्टांगिकमार्गः 'The noble eightfold path.'

1. Sammâditthi; 2. sammâsankappo; 3. sammâvâkâ; 4. sammâkammanto; 5. sammâ-âgîvo; 6. sammâ-vâyâmo; 7. sammâsati; 8. sammâsamâdhi. Mahâvyutp., sect. 40. Trigl. p. 18 b (31). Lalitav. p. 37, 19 ff. (Dharmâl. 75–82; cf. Kern, I, 413 f.); 540, 16; 541, 13 ff. Dharmakakrapravartanasûtra, transl. Feer, Ann. Mus. Guim. V, 113. Childers, p. 67 b. Burnouf, Lotus, p. 519 ff. Hardy, Manual, p. 498 (17). Köppen, I, 222, 408. Oldenberg, pp. 128 (the same as p. 211), 287. Kern, I, 84, 105, 302; cf. Wassiljew, p. 246, n. 2. Beal, p. 201 ff. Eitel, p. 74 (s. v. mârga). Schlagintweit, p. 16 f. Max Müller, Dhammapada, vers. 178, 273.

'1. Right views (faith); 2. Right thoughts (resolve); 3. Right speech; 4. Right action; 5. Right living; 6. Right exertion (effort); 7. Right recollection (thought); 8. Right meditation (self-concentration).' (Oldenberg's renderings are given in parentheses.) See Rhys Davids, Buddhist Suttas, S. B. E., vol. xi, p. 144.

#### LI. चतसः प्रतिसंविदः 'The four analytical sciences.'

1. Atthapasisambhidâ (2); 2. dhammapasisambhidâ (1); 3. niruttipasisambhidâ; 4. pasibhânapasisambhidâ.

Cf. Lalitav. p. 39, 8 (Dharmâl. 101). Childers, p. 366 a, s. v. parisambhidâ. Burnouf, Lotus, p. 838 ff. (849). Hardy, Manual, p. 499 (18). Sacred Books, XI, 111. Eitel, p. 96.

LII. चतम्रो धाराय: 'The four kinds of Dhâranis.' Cf. Burnouf, Introd. p. 540, on the difference between मंच and धारणी.

### LIII, चत्वारि प्रतिशरणानि,

Mahâvyutp., sect. 70.

LIV. पदनुस्तत्यः 'The six subjects to be recollected.'

1. Buddhânussati; 2. dhammânussati; 3. sîlânussati (5); 4. sanghânussati (3); 5. kâgânussati (4); 6. devatânussati,

Mahâvyutp., sect. 87. Lalitav. p. 34, 20 ff. (Dharmâl, 8–13); cf. Kern, I, 407 f. Childers, p. 45 a, s. v. anussatitthânas.

'1. The Buddha; 2. The Law; 3. The Church; 4. Charity; 5. Morality; 6. The Gods.'

### LV. चत्वारि धर्मपदानि.

Lalitav. p. 35, 7 ff. (Dharmâl. 18-21): 1. अनित्यमत्मेखा; 2. हु:खमत्मवेखा; 3. अनित्यमत्मेखा; 4. ज्ञान्तमत्मवेखा; cf. Kern, I, 408 f. Childers, p. 118 a. Burnouf, Introd. p. 462. Hardy, Manual, p. 497. Kern, I, 371. Max Müller, Dh. P., p. xlv.

LVI. द्शाकुशलानि 'The ten sins.'

1. Pânâtipâto; 2. adinnâdânam; 3. kâmesu mikkhâkâro; 4. musâ-

vâdo; 5. pisunâ vâkâ; 6. pharusâ vâkâ; 7. samphappalâpo; 8. abhig-ghâ; 9. vyâpâdo; 10. mikkhâditthi.

Mahâvyutp., sect. 87; cf. Mdo. XXII, 20 (Feer, p. 274); XXVI, 27 and 31 (p. 281), transl. in Ann. Mus. Guim. V, 189 ff. Âryamahâkarunapundarîkasûtra, transl. Feer, Ann. Mus. Guim. V, 166. Childers, p. 25 b, s. v. akusalakammapatho. Anguttara-nikâya, Dasa-nipâta, transl. Feer, Ann. Mus. Guim. V, 484 ff. Burnouf, Lotus, p. 444 f. Hardy, Manual, pp. 460, 461 ff. Köppen, I, 334. Kern, I, 423. Oldenberg, p. 290. Rh. Davids, p. 142. Desgodins, p. 349 ff. Eitel, p. 126 a (s. v. sikshâpada).

'1. Killing; 2. Stealing; 3. Impurity; 4. Lying; 5. Slander; 6. Harsh language; 7. Frivolous talk; 8. Covetousness; 9. Malice; 10. False doctrine.'

#### LVII. गतयः घर 'The six states of existence.'

1. Nirayo; 2. tirakkhânayoni; 3. pettivisayo; 4. manussâ (5); 5. devâ (6); 6. asuranikâyo (4).

Sukhâvatî, Pranidhâna I and 2 (p. 11, 9 ff.) Karmavibhâga (Mdo. XXVI, Feer, p. 282), transl. Feer, Ann. Mus. Guim. V, 261 ff. Lou-tao-tsi ('Recueil des six voies'), ibid., p. 529. Pañkagati, transl. ibid., p. 514 ff. Childers, p. 144 b. Burnouf, Introd. p. 492; Lotus, pp. 210, 309. Hardy, Manual, p. 37 ff. Köppen, I, 238. Kern, I, 294. Cunningham, Ladak, p. 365. Schlagintweit, p. 91 f. Eitel, p. 41 a.

The first four of these are called the four apâyas, 'states of suffering' (Childers, s.v.): naraka, tirakkhâna, petaloko, asuraloko. Sukhâvatî, Pranidhâna 2.

'1. Hell; 2. The brute creation; 3. Preta; 4. Asura; 5. Man; 6. God.'

### LVIII. पड धातवः 'The six elements' (cf. sect. XXXIX).

1. Pathavídhátu; 2. ápodhátu; 3. tegodhátu; 4. váyodhátu; 5. ákásadhátu; 6. viññánadhátu.

Childers, p. 121 b. Burnouf, Lotus, p. 514.

'1. Earth; 2. Water; 3. Fire; 4. Air; 5. Space (Ether); 6. Intelligence.'

# LIX. अष्टी विमोक्षा: 'The eight kinds of salvation.'

1. Rûpî rûpâni passati; 2. agghattam arûpasaññi bahiddhâ rûpâni passati; 3. subhan t' eva adhimutto hoti; 4. âkâsanañkâyatanam, s. v. arûpabrahmaloko; 5. viññânañkâyatanam, s. v. arûpabrahmaloko; 6. akiñkaññâyatanam, s. v. arûpabrahmaloko; 7. nevasaññânâsaññâ yatan(am), s. v. arûpabrahmaloko; 8. saññâvedayitanirodho.

Mahâvyutp., sect. 205. Childers, p. 574 b. Mahâparinibbânasutta, p. 30, transl.

Sacred Books, XI, 51. Burnouf, Lotus, p. 824 ff.; cf. Saddharmap., transl. Kern, p. 31, n. 4. Eitel, p. 167 f.

#### LX. पंचानंतर्यानि 'The five unpardonable sins.'

'I. Mâtughâto, matricide; 2. pitughâto, parricide; 3. arahantaghâto, killing an Arhant; 4. lohituppâdo, shedding the blood of a Buddha; 5. saṅghabhedo, causing divisions among the priesthood; 6. aññasatthu-uddeso, following other teachers.' See Kullavagga VI, 17, 2.

Mahâvyutp., sect. 118; cf. अनांतर्येकारिन्, Sukhâvatî, 15, 4. Childers, p. 327 b, 7 b, s. v. abhithânam. Wassiljew, p. 240, n. 2, has ेतरीय; cf. Kern, p. 184, n. 1.

### LXI. अही लोकधमा: 'The eight worldly conditions.'

1. Lâbho; 2. alâbho; 3. yaso (5); 4. ayaso (6); 5. passamsâ (8); 6. nindâ (7); 7. sukham (3); 8. dukkham (4).

Mahâvyutp., sect. 121. Childers, p. 221 b.

'I. Gain; 2. Loss; 3. Happiness; 4. Suffering; 5. Fame; 6. Dishonour; 7. Blame; 8. Praise.'

### LXII. नवांगप्रवचनानि 'The nine divisions of the scriptures.'

1. Suttam; 2. geyyam; 3. veyyâkaranam; 4. gâthâ; 5. udânam; 6. itivuttakam; 7. gâtakam (6); 8. abbhutadhammam; 9. vedallam (7).

Cf. Mahâvyutp., sect. 58. Trigl. p. 22 (44) has twelve, viz. after No. 5 of our list, निदानं, अवटानं, इचिनृद्धिकं. Saddharmap., chap. II, vers. 44, 48 (transl. Kern, p. 44f.) Âryamahâkarunapundarîkasûtra, Mdo. VI, 2 (Feer, p. 241). Childers, p. 33 b, s. v. aṅgam. Cf. nidânam, apadânam, itivuttakam (s. v.) Cf. Burnouf, Introd. p. 51 ff. Hodgson, p. 14 f. Dhammapada, transl. Max Müller, Introd. p. xxxiii. Wassiljew, p. 109. Kern, II, 365 ff. Rh. Davids, p. 214 f. (Eitel, pp. 137 b, 42 a, 172 a, 41 a, 153 a, 36 b, 160, 3 b, 155 b, 84 b, 17 b, 48 a.) The Hînayâna recognises nine, the Mahâyâna twelve Aṅgas. Max Müller, Dhammapada, p. xxxiii.

# LXIII. हाद्श धूतगुणाः 'The twelve ascetic practices.'

1. Pamsukûlikangam (11); 2. tekîvarikûlikangam (2); 3. pindâpâtikangam (1); 4. sapadânakârikangam; 5. ekâsanikangam (7); 6. pattapindikangam; 7. khalupakkhâbhattikangam (3); 8. araññakangam (9); 9. rukkhamûlikangam (6); 10. abbhokâsikangam (8); 11. sosânikangam (10); 12. yathâsanthatikangam (5); 13. nesaggikangam (4).

Mahâvyutp., sect. 45. Childers, p. 123 a, s. v. dhûtangam.

For नामतिक, which has nothing corresponding to it in the above Pâli list, see Mahâvyutp., sect. 229 (a list of clothings), where नमत occurs, rendered in Chinese by

भं hair-cloth.' In our list the Chinese has द्धि दे 'cloth made of hair.' From नमत one might derive नामितक. Mr. Rhys Davids points out namataka in Kullav. V, 11, 1; 19, 1; X, 10, 4. Burnouf's conjecture that it may be नांचितक is not necessary. Instead of âbhyavakâsika Prof. Oldenberg suggests abhrâvakâsika; see Manu VI, 23.

Burnouf, Introd. p. 304ff. Hardy, East. Mon., pp. 9, 73, 97, 98, 99. Wassiljew, p. 172.

# LXIV. दश भूमय: 'The ten stages of perfection.'

Mahâvyutp., sect. 27. Trigl. p. 11 (11). Mahâvastu, p. 63 ff. (see below). Cf. Wassiljew, p. 264; Phalkhen, 31 (Feer, p. 211); Mdo. V, 1 (p. 237, from the Sandhinirmokana); Lalitav. p. 39, 17 ff. (Dharmâl. 108 and 109); and Kern, I, 420.

Dasabhûmîsvara, vide Catalogue of the R.A.S., p. 4, and Cambridge Catal., pp. 4, 141. Kern, II, 394 n. Cf. Eitel, p. 30 a. According to Senart, the Mahâvyutp. has **нун** for **सापु**. Commentary to Hemakandra, ver. 233 (ed. Boehtl. and Rieu, p. 316).

The Mahâvastu, p. 76, 13 ff., gives quite a different list: 1. दुरारोहा (cf. 7 of our list?); 2. बद्धमाना; 3. पुष्पमंदिता; 4. रूचिरा; 5. चित्रविस्तरा (perhaps for चित्रव according to Senart); 6. रूपवती; 7. दुर्जिया (cf. 5 of our list); 8. जन्मनिदेश; 9. यौवराज्य (भूमि); 10. सिमेषेक (भूमि) (Lalitav. p. 39, 18). Cf. Senart's note, p. 436.

# LXV. त्रयोदश भूमय: 'The thirteen stages of perfection.'

# LXVI. पंच चक्ष्रांप 'The five sorts of vision.'

1. Mamsakakkhu (1); 2. dibbakakkhu (4); 3. paññâkakkhu (3); 4. samantakakkhu (=2. ধর্মবাস্ত্র); 5. buddhakakkhu (5).

Childers, p. 326 b, s. v. pañkakakkhu. दियां चक्षु:, Sukhâvatî, Pranidhâna 7 (p. 12, 12); (cf. sect. XX.) Cf. Lalitav. p. 523, 12, पंचचक्षु:समन्दागत.

'r. The human eye; 2. The eye of the law; 3. The eye of wisdom; 4. The divine eye; 5. The eye of a Buddha.'

# LXVII. पर् क्रोजा: 'The six evil passions.'

Trigl. p. 34 b (67). Cf. the 'hosts of Mâra' in the Lalitav. p. 329, 3 ff. Childers, p. 203 b, s. v. kileso, gives a list of ten, which partly correspond with our list, viz. I. lobho (=I. पान), see sect. CXXXIX, where 2. हेप:; 2. doso (=2. प्रांत्या), see ibid.; 3. moho (=4. प्रांत्या), see ibid.; 4. mâno (3); 5. ditthi (=5. कुदृष्ट); 6. vikikikkhâ (6); 7. thînam (sect. LXIX, 13); 8. uddhakkam; 9. ahirikâ (sect. LXIX, II); 10. anottappam (sect. LXIX, I2). Burnouf, Lotus, p. 444. Hardy, Manual, pp. 417, 418. Cf. Kern, p. 370. Rh. Davids, p. 109 f.

'1. Greed; 2. Hatred; 3. Pride; 4. Ignorance; 5. Heresy; 6. Doubt; 7. Idleness (Burnouf has 'impudence'); 8. Vanity, arrogance; 9. Shamelessness, impudence; 10. Hardness of heart, recklessness. M. M., Dh. P., p. 7.

# LXVIII. पंच दृष्टयः 'The five (heretical) views.'

Childers, p. 418 a, sakkâyaditthi (1=स्वकाय°; सत्काय° seems to be a wrong restitution of the Sanskrit form); p. 247 a, mikkhâditthi (3); p. 475 b, sîlabbataparâmâsa (5). Cf. Rh. Davids, p. 109 f.

# LXIX. चतुर्विशतिरुपक्रेशाः 'The twenty-four minor evil passions' (cf. sect. XXX).

Trigl. p. 35 (68) has only twenty. Cf. Burnouf, Lotus, p. 443 ff. Hardy, Manual, p. 423 ff. Kern, p. 347 ff. Cf. Puggala-paññatti II, 1-9: kodho (1), upanâho (2), makkho (3), palâso (4), issâ (5), makkhariyam (6), sâthey-yam (7), mâyâ (8), ahirikam (11), anottappam (12), dovakassatâ, pâpamittatâ (21), indriyesu aguttadvaratâ, bhogane amattañnutâ, mutthasakkam (18), asampagañnam (19), sîlavipatti, ditthivipatti. In our text चौडाएं should be added after स्यानं.

'I. Anger; 2. Enmity; 3. Hypocrisy; 4. Contentiousness; 5. Envy; 6. Avarice; 7. Deceit; 8. Duplicity; 9. Pride; 10. Malice; 11. Shamelessness; 12. Recklessness; 13. Sloth; 14. Arrogance; 15. Infidelity; 16. Indolence; 17. Carelessness; 18. Forgetfulness; 19. Inattention; 20. Unconsciousness; 21. Wickedness; 22. Torpor; 23. Reflection; 24. Investigation.

# LXX. पंचाहाराः 'The five nutriments.'

Mahâvyutp., sect. 114. Abhidharmakosavyâkhyâ, fol. 129 b, 8 ff.; fol. 249 b, 2 ff. Childers, p. 20 a, corresponding to Mahâvyutp.

1. Kabalinkâro âhâro, कवलोकाराहार: (2); 2. phasso âhâro, स्पर्शाहार: (4); 3. manosañketana âhâro, मनसंचेतनाहार: (5); 4. viññânam, विज्ञानमाहार: (3?). The Vyâkhyâ has कवडीकार. Hardy, Manual, p. 499 (19). See also Abhidhammattha-sangaha VIII, 10, in Pâli Text Society Journal, 1884.

# LXXI. पंच भयानि 'The five kinds of fear.'

Dr. Morris refers me to the Com. to Puggala-P. I, xi, where four bhayas are mentioned: duggatibh°, vattabh°, kilesabh°, upavâdabhaya. In the text we ought probably to read sokabhayam and pârshadavâdyabhayam.

# LXXII. चत्वारि ध्यानानि 'The four stages of meditation.'

1. Vitakkavikârapîtisukhekaggatâsahitam pathamagghânam; 2. pî-

tisukhekaggatâsahitam dutiyagghânam; 3. sukhekaggatâsahitam tatiyagghânam; 4. upekhekaggatâsahitam katutthagghânam.

Mahâvyutp., sect. 63. Lalitav. pp. 147, 439. Childers, p. 169 b. Burnouf, Lotus, p. 800 ff. Hardy, East. Mon. p. 270. Köppen, I, 255, 587 f. Kern, I, 375 f. Rh. Davids, p. 175 f. The reading of I. points to prasâdana, see Childers, s. v. ghâna.

# LXXIII. त्रयो विमोक्षा: 'The three kinds (or aspects) of salvation.'

1. Suññatavimokho; 2. animittavimokho; 3. appanihitavimokho. Mahâvyutp., sect. 69. Trigl. p. 12 b (15). Saddharmap., chap. IV, As. Soc. MS., fol. 38 a; transl. Kern, p. 31 (n. 4). Dhammapada, transl. Max Müller, ver. 92, note. Childers, pp. 574 a (s. v. vimokho), 270 b, 285 a (s. v. nimittam), 489 a (s. v. suññato). Pârâgika IV, 4, 1 (Vinaya III, p. 93). Pâkittiya VIII, 2, 1 (IV, 25).

'1. Void; 2. Unconditioned; 3. Passionless.'

LXXIV. चोधिसत्त्वानां दश विश्वाताः 'The ten powers of a Bodhisattva.' Mahâvyutp., sect. 23; in Pet. Wörterb. 24, where upapatti stands for ganma.

LXXV. बोधिसत्त्वानां दश वलानि 'The ten forces of a Bodhisattva.' Mahâvyutp., sect. 22. Hodgson, p. 92.

# LXXVI. तथागतस्य दश वलानि 'The ten forces of a Tathâgata.'

Mahâvyutp., sect. 3. Trigl. p. 8b (5). Cf. Lalitav. p. 39, 6, दशकार्तापूर्ति, whereto leads the जानसंभार (Dharmâl. 98; cf. sect. CXVII); p. 560, 19 ff. Saddharmap., transl. Kern, p. 31. Dulva XI, 207 ff. (Feer, p. 194). Cf. Childers, pp. 78 b (s. v. balam), 112 b (s. v. dasabalo). Hodgson, p. 92. Burnouf, Lotus, p. 781 ff. Hardy, Manual, p. 380 f. Köppen, I, 437 f. Kern, I, 271. Cf. Eitel, p. 30 a (s. v. dasabala).

- 1. Pâli, thânâthânañânam, knowledge of what is possible and impossible, of admissible or inadmissible propositions. Cf. Burnouf, Lotus, p. 785 seq.
- 2. Pâli, atîtânâgatapakkuppannânam kammasamâdânânam vipâkavemattatâñânam, knowledge of the consequences of actions.
- 3. Pâli, anekadhâtunânâdhâtuñânam, knowledge of the different elements, in their widest sense.
- 4. Pâli, sattânâm nânâdhimuttikatâñânam, knowledge of the different dispositions (of men); also, nânâsraddhâñânabalam.
- 5. Pâli, parasattânam parapuggalânam indriyaparovasiyattamettâtañânam, know-ledge of the higher or lower mental powers of men.
- 6. Pâli, sabbathagâminîpatipadânânam, knowledge of the progress that leads everywhere, or sarvârtha, leads to all the highest objects (sarvârthasiddha).

- 7. Pâli, sabbesam ghânavimokhasamâdhisamâpattînam samkilesavodânavutthânañânam, knowledge of the origin, the disappearance, and the corruption of the four contemplations, the (three, seven, eight or eleven) liberations, three meditations, and five acquisitions.
  - 8. Pâli, pubbenivâsânussatiñânam, knowledge of remembering former abodes.
- 9. Pâli, dibbakakkuñânam, knowledge of birth and decay (by means of Buddha's divine sight).
- 10. Pâli, âsavakkhayañânam, knowledge of the destruction of appetites. See Schiefner, Kâtyâyana, p. 60 seq.

# LXXVII. चतारि वैशारद्यानि 'The four subjects of confidence (of a Buddha).'

Mahâvyutp., sect. 4, where the third vaisaradya, left out in our text, is supplied. Lalitav. p. 561 f. Saddharmap., transl. Kern, p. 246. Childers, p. 564 a, s. v. vesâraggam. Burnouf, Lotus, pp. 346, 402 ff. Hardy, East. Mon. p. 291. Köppen, I, 437. Kern, I, 272. 'The consciousness that he has: 1. obtained the highest knowledge; 2. freed himself from human passion; 3. rightly described the obstacles to a religious life; 4. rightly taught the way to obtain salvation.'

#### LXXVIII. पंच मात्सयाणि 'The five kinds of envy.'

Dr. Morris refers me to Sangîti-suttânta, where avasam, kulam, lâbham, viñnam, dhammamakkhariya occur. Possibly we ought to read kulamatsaryam.

LXXIX. सप्टाद्शावेणिका नुद्धभा: 'The eighteen independent conditions.' Mahâvyutp., sect. 5. Saddharmap., transl. Kern, p. 31 (n. 2). Burnouf, Lotus, p. 648 ff. Hardy, Manual, p. 381. Köppen, I, 437. Kern, I, 272. Eitel, p. 20 f.

#### LXXX. चलारो मारा: 'The four Mâras.'

Cf. Abhidharmakosavyâkhyâ, fol. 85 b, l. 4. Childers, p. 241 b: 1. khandamâro (1); 2. kilesamâro (2); 3. makkumâro (4); 4. abhisankhâramâro; 5. devaputtamâro (3).

Cf. Kern, I, 48, 236, 291. Senart, Légende, p. 171 ff. Eitel, p. 73 b. Commentary to Hemakandra, ver. 235 (ed. Boehtl. and Rieu, p. 317): 1. वैद्वी (?); 2. मुस्तन्थमार; 3. क्वेशमार; 4. देवपुत्रमार.

LXXXI. चतारि श्रद्धांगानि 'The four articles of faith.' Cf. Childers, p. 410 a.

# LXXXII. नवानुपूर्वसमाधिसमापत्तयः.

Cf. Mahâvyutp., sect. 64. Childers, p. 288 b, where he gives the title anupub-banirodha.

# LXXXIII. द्वाचिंशस्यणानि 'The thirty-two signs of perfection.'

Mahâvyutp., sect. 13. Trigl. p. 4 (3). Lalitav. p. 120, 12 ff. Burnouf, Lotus, p. 553 ff. Hardy, Manual, p. 368 f. Hodgson, p. 90. Köppen, I, 432. Senart, Légende, pp. 87 ff., 124 ff. Kern, I, 25, 267. Eitel, p. 60 a.

In the following lists of the thirty-two Lakshanas and the eighty Anuvyanganas, L. means Lalitavistara; V., Vyutpatti, Vocabulaire Pentagl.; Lc., Lakkhanasutta with comment.; L., the same without comment.; M., Mahâpadhânasutta; D., Dharmapradîpikâ singhal.; Man., Spence Hardy's Manual. The numbers indicate the place which each word occupies in the different lists.

- 1. चर्चांकितपाणिपादतलता। L. 31, V. 29, Lc. 2, L. 2, M. 2, D. 2, Man. 2, having the palms of hands and feet marked with a wheel.
- 2. सुप्रतिष्टित(पाणि)पादतलता। L. 32. supratish/hitasamapâdah, V. 30, Lc. 1, L. 1, M. 1, D. 1. suppati//hitapâdo. having the palms of his feet (and hands) well placed and equal.
- 3. जालाबड(वज) iगुलिपाणिपार्(तल) ता। L. 30. gâlângulihastapâdah, V. 28, Lc. 8, L. 7, M. 6, D. 6. gâlahatthapâdo, having the (palm of) feet and hands and fingers covered with nets (of lines).
- 4. मृडुतहणहस्तपादतलता । L. 29, V. 27, Lc. 7, L. 6, M. 5, D. 5, Man. 3, having the palms of hands and arms soft and tender.
- 5. समोत्सद्ता। L. 15, V. 16, Lc. 6, L. 16, M. 15, D. 16. समोद्धदः, having seven protuberances (on the hands, the feet, the shoulders, the arms, which would make eight).
  - 6. दीधागुलिता। L. 26, V. 3, Lc. 4, L. 4, M. 4, D. 4, having long fingers.
  - 7. सायतपाधिता। L. 27, V. 31, Lc. 3, L. 3, M. 3, D. 3, having a long heel.
- 8. चुनुगात्रता । Lc. 5, L. 5, M. 14, D. 15. Brahmuggugatto, deest in Lc. and V., having all members straight (like Brahman).
- 9. उत्संगपादता । L. 28, V. 26. ukkhankhap., Lc. 9, L. 8, M. 7, D. 7. ussamkhapâdo, having the foot arched? cf. Man. 7, 'his instep was high.'
- 10. जर्ज्वाग्ररोमता। L. 22. ûrddhvâgrâbhipradakshinâvartaromâ, V. 23, Lc. 10, L. 15, M. 13, D. 14. uddhaggalomâ, having the hairs of the body erect.
- 11. ऐनेपनंघता। L. 25. aineyamrigarâga, V. 32, Lc. 11, L. 9, D. 8, Man. 8, having legs like those of a deer.
- 12. प्रतंत्रवाहुता (प्रत्रूहवाहुता?)। L. 18. sthito 'navanatapralambabâhuh, Lc. 16, L. 10, M. 8, D. 9. thitakova anonamanto ubhohi pânitalehi gannukâni parimasati parimaggati, Man. 9, having arms reaching to the knees.
  - 13. कोषगतवस्तिगुद्धता। L. 23. kosopagatavastiguhyah, V. 24, Lc. 14, L. 11, D. 10,

- M. 9. kosohitavatthiguhyo, having the pudendum hidden in a covering; cf. Suttanipâta, ver. 1122, kosahitam vatthaguhyam, M. 10, his secret parts were concealed, as the pedicle of the flower is hid by the pollen.
- 14. मुवर्णवर्णता। V. 19, Lc. 13, L. 12, M. 10, D. 11. suvannavanno, deest in Lal., having a golden colour.
- 15. सूक्ष्मक्किवता। L. 17. sûkshmasuvarnakhavih, V. 18, Lc. 12, L. 13, M. 11, D. 12, M. 11. sukhumakhavi, having a delicate skin (smooth, golden).
- 16. प्रदक्षिणावतिकरोमता। L. 21. ekaikaromâ, V. 22, Lc. 24, L. 14, M. 12, D. 13. ekekalomâ, M. 14, having single hairs (on the body) and all turning to the right.
- 17. अर्थालंकृतमुखता। L. 4. ûrnâ bhruvor madhye gâtâ himaragataprakâsâ, V. 4. garnyakesa ûrnya, Lc. 25, L. 31, M. 30, D. 31. unnâ bhamukantare gâtâ hoti odâtâ mudutûlasannibhâ, having the face ornamented with the ûrnâ, i. e. soft hair between the brows. Cf. Suttanipâta, ver. 1122. unn' assa bhamukantare.
- 18. सिंहपूर्वेद्धिकायता। L. 19, V. 20, Lc. 17, L. 17, M. 16, D. 17, M. 17, having the forepart of the body like a lion.
- 19. सुसंवृतस्कंधता। L. 14, V. 15, Lc. 19, L. 20, M. 19, D. 26. samavattakkhandho, having the shoulders round, (the arms round, Burnouf.)
- 20. चितांतरांशता। L. 16, V. 17, Lc. 18, M. 17, D. 18. kitantaramso, L. 18. kitataramso, having the place between the shoulders well filled out.
- 21. रसरसायता । L. 11, V. 11, Lc. 20, L. 21, M. 20, D. 21, Man. 21, the 7000 nerves of taste all bend towards the tongue, rasaggasaggî (rasagrâsâgrî), having a sharp taste? In Pâli, having the extremity of nerves. Cf. Childers, s.v. rasaggasâ.
- 22. न्यग्रेथपरिमंडलता। L. 20, V. 21, Lc. 15, L. 19, M. 18, D. 19, Man. 19, his body was high, like a banian tree, and round like the same. Having the waist like a Nyagrodha (fig tree).
- 23. उपापिशिस्ता I L. I. ushnishasirshah, V. 1, Lc. 23, L. 32, M. 31, D. 32. umhisasiso, having an Ushnisha, cap, on his head. Burnouf rejects this meaning, because, he says, no statues of Buddha show a covering of the head, but always display the hair. This is not the case. I myself possess three statues of Buddha having the hair covered. Burnouf would render the term by having woolly hair on his head, or, having a bump on his head. This bump or excrescence, frequently figured on statues of Buddha, seems to me to have been originally an attempt to indicate the flame or ray of light issuing from his head.
- 24. प्रभूतिज्ञहता। L. 12, V. 13. prabhûtatanugihvah, Lc. 28, L. 27, M. 26, D. 27, having a long (and thin) tongue, M. 27. Cf. Suttanipâta, ver. 1122. mukham gihvâya khâdeti, Beal, Dhammapada, p. 165, note.

- 25. ब्रद्धस्ता । V. 14, Lc. 29, L. 28, M. 27, D. 28. brahmassaro, Man. 28, having the voice of Brahman.
- 26. सिंहहनुता । L. 13, V. 12, Lc. 30, L. 22, M. 21, D. 22, Man. 22, having a lion's jaw.
  - 27. शुक्कहनुता। cf. sukladantatâ, having a bright jaw.
  - 28. समदंतता । having equal teeth.
  - 29. हंसचिक्तांतगामिता। having a walk like the step of a swan.
- 30. सविरलदंतना । L. 8, V. 9, Lc. 27, L. 25, M. 24, D. 25. avivaradanto, having teeth without breaks.
- 31. समचावारिंश हंतता । L. 7, V. 7, H. 31, Lc. 26, L. 23. kattârisadanto, M. 22, D. 23. kattâlisadanto, Man. 23, having forty even teeth.
- 32. सिभालने बता। L. 6, V. 5, Lc. 21, L. 29, M. 28, D. 29. abhinîlanetto, Man. 30, having dark-blue eyes.
- 33. गोपक्षनेत्रता चेति। having eyes with lids like those of a cow. गोपक्सनेत्रः। L. 5, V. 6. gopaksha, Lc. 22, L. 30, M. 29, D. 30. gopakhumo, having eyes with lids like those of a cow.

Here ends the list of the Lakshanas, of which two should be counted as one. Then follow additional Lakshanas:

- 34. भिन्नांजनमयूरकलापाभिनीलविद्यातप्रदक्षिणावत्रेक्षः (वर्णित)। L. 1, V. 2. pradakshi-nyavattakesah, having hair turning from the right, in locks, dark-blue like the tail of a peacock, and like collyrium of many shades. 'He cut it so that it was only two fingers long, and turned to the right; it remained so for life,' Lotus, p. 864; he was susukâlakeso, with very dark hair, ibid., p. 863. See Buddh. B. Stor., p. 86.
- 35. समिवपुलललाटः । having the forehead even and full. One of the eighty-two secondary marks.
- 36. शुक्तदंतः । L. 9, V. 10, Lc. 32, L. 26, M. 25, D. 26. susukkadâ/ho. Cf. No. 27. suklahanutâ.
  - 37. सुर्वातितोहः । L. 24, V. 25, having the thighs round.

# LXXXIV. अशीत्मनुर्यंजनानि 'The eighty minor marks.'

Mahâvyutp., sect. 14. Trigl. p. 5 (4). Lalitav. p. 121, 14 ff. Burnouf, Lotus, p. 583 ff. Hodgson, p. 90. Hardy, Manual, p. 369 ff. Köppen, I, 432.

The eighty Anuvyanganas are not found in Lekkhana-sutta, nor in Mahâpa-dhâna-sutta.

- 1. तासनखता । L. 2, V. 1. âtamra, D. 4. tambanakhatâ, having copper-brown nails.
  - 2. सिम्धनखता । L. 3, V. 2, D. 6. siniddhanakhatâ, having soft nails.

- 3. तुंगनखता । L. I, V. 3, D. 5. tunganakhatâ, having prominent nails.
- 4. वृत्तांगुलिता। L. 4, V. 4, D. 3. vallangulitâ, having round fingers.
- 5. चित्रांगुलिता। L. 5, V. 6, D. 1. kitângulitâ, having beautiful fingers.
- 6. अनुपूर्वागुलिता। L. 6, V. 5, D. 2. anupubbangulitâ, cf. Man. 4, having regular fingers.
  - 7. गूटिशरता। L. 7, V. 7, D. 49. ningulhasirasatâ, having the veins hidden.
- 8. निर्देशिता। L. 9. ghanasandhi, V. 8, having veins without knots, (having strong joints.)
  - 9. गूढगुल्पता । L. 8, V. 9, D. 7. nigulhagôpphakatâ, having the ankle hidden.
  - 10. अविषमपादता । L. 10, V. 10, D. 8. samapâdațâ, having equal feet.
- ा. सिंहिचकांतगामिता। L. 40, V. 11, D. 10, having a walk like the steps of a lion.
- 12. नागविक्रांतगामिता। L. 39, V. 12, D. 9, having a walk like the steps of an elephant, (having the glorious walk of an elephant, Burnouf.)
  - 13. इंसविकांतगामिता। L. 42, V. 13, D. 11, having a walk like the steps of a swan.
- 14. वृषभविकांतगामिता। L. 41, V. 14, D. 12, having a walk like the steps of a bull.
  - 15. प्रदक्षिणगामिता। L. 43, V. 15, D. 13, having a walk towards the right.
  - 16. चारुगामिता। V. 16, having an elegant step.
  - 17. अवक्रगामिता। V. 17, having a straight step.
  - 18. वृत्तगावता। L. 31, V. 18, having round members.
  - 19. मृष्टगाचता । L. 32, V. 19, D. 22, having smooth members.
- 20. सनुपूर्वेगाचता । L. 33. agihmavrishabhagâtrah, anupûrvagâtrah, V. 20, D. 26, having regular members.
  - 21. भूचिगानता । L. 23, V. 21, D. 60. vimalagattatâ, having the members bright.
  - 22. मुद्रगाचता। L. 24, V. 22, D. 61. komalagattatâ, having the members soft.
- 23. विशुद्धगात्रता । L. 25. visâlag., V. 23, D. 27, having the members clean (or broad).
- 24. परिपूर्णियंजनता । L. 21, V. 24, D. 15. paripunnapurisavyanganatâ, having the sexual organs complete.
- 25. पृथुचाह्मंडल(गाव)ता (पृथुज्ञानु?)। L. 30. prithuvipulasuparipûrnagânumandalah, V. 25, D. 14, having the knee broad.
  - 26. समक्रमता। having the steps equal.
  - 27. विशुद्धनेत्रता । having the eyes bright.
  - 28. मुकुमारगाचता । having the limbs soft.
  - 29. भदीनगात्रता। L. 26, V. 29, D. 24, having no defective members.

- 30. उत्साहगाचता । L. 27. anunnatag., V. 30. utsadagâtrah, D. 23. anussanâsannasabbagattatâ, naving vigorous members; (having members neither too high nor too low, anunnatânatag.; cf. Lal. Vist., p. 550.)
  - 31. गंभीरकुद्धिता। having a deep abdomen.
  - 32. प्रसन्गानता । having tranquil limbs.
- 33. सुविभक्तांगप्रतंगता । L. 29. suvibhaktagâtratâ, V. 32, D. 20, having the members well proportioned.
- 34. वितिमिरशुद्धालोकता । L. 38, V. 33, D. 41. parimandalakâyappabhâvattâ, having a pure aspect free from darkness.
  - 35. प्तकृष्यता । L. 45. vrittakukshih, V. 34, having the flanks rounded.
  - 36. मृष्टकुचिता। L. 45, V. 35, having the flanks soft.
- 37. अभुग्नकुश्चिता। L. 46. agihmakukshih, V. 36. abhugnakakshih, having the flanks not bent.
- 38. साक्षोभकुधिता। L. 47. kâpodarah, V. 37. kshâmodarah, having the flanks unmoved, having them round like a bow. Having the flanks spare.
  - 39. गंभीरनाभिता। L. 35, V. 38, having a deep navel.
- 40. प्रदक्षिणावतैनाभिता। L. 35. agihmanâbhih, anupûrvanâbhih, V. 39. pradak-shinâvartinâbhi, D. 16. akkhiddanâbhitâ, D. 18. dakkhinâvattanâbhitâ, having a navel turning to the right.
  - 41. समंतप्रासादिकता । L. 38, V. 40, having complete amiability.
- 42. शुचिसमुदाचारता । L. 37. sukyâkârah, V. 42, D. 33. visuddhîndriyatâ, having pure dispositions.
- 43. व्ययगतितलकगाचता। L. 48. vyapagatakhavidoshanîlakâdushhasarîrah, V. 43, D. 25. tilakâdirahitagattatâ, गंध-, having members free from freckles.
- 44. तूलसदृशसुकुमारपाणिता। cf. Man. (Lakshan. 5), having hands soft like cotton.
- 45. सिन्धपाणिलेखता। L. 12, V. 45, D. 40. rukirasanthânalekhatâ (having beautiful and equal lines), having the lines of the hand soft.
  - 46. गंभीरपाणिलेखता। L. 14, V. 46, D. 37, having the lines of the hand deep.
- 47. सायतपाणिलेखता। L. 16. anupûrva, V. 47, D. 38. âyatalekhatâ, having the lines on the hand long.
- 48. नात्यायतवचनता । L. 18. nokkhasabdavakanah, V. 48, D. 36. âyatavadanatâ, having a voice not too loud, or not having a large mouth.
- 49. विवमितिविवेष्ठता। L. 17, V. 49, D. 35. rattotthata, having lips red like (the image of) the Bimba.

- 50. मृदुजिह्ना। L. 19. mridutarunatâmragihvah, V. 50, 51, 52, having a soft tongue.
  - 51. तनुनिद्धता । having a thin tongue.
  - 52. रक्तजिस्ता। having a red tongue.
  - 53. मेघंगिजितयोपता । L. 20, V. 53, 54, having a voice like the rolling of a cloud
  - 54. मधुरचार्मनुखरता। having a sweet, agreeable, pleasant sound.
  - 55. वृत्तदृष्टता । L. 49, V. 55, D. 34. valladâthatâ, having rounded eye teeth.
  - 56. तीक्षादंष्टता । L. 50, V. 56, having sharp eye teeth.
  - 57. शुक्रदंष्टता । having bright teeth.
  - 58. जनुपूर्वदेष्टता । L. 51, V. 59, having regular eye teeth.
  - 59. समदंष्टता । having equal eye teeth.
  - 60. तुंगनासता । L. 52, V. 60, D. 29, having a prominent nose.
  - 61. शुचिनासता । L. 53. sukinayanah, V. 61, having a bright nose, or eyes.
- 62. विशालनयनता । L. 54, V. 62. visuddhanetrah, V. 27. suddhanetrah, L. 57. âyatanayanah, D. 43. âyatavisâlanettatâ, having large or pure eyes.
  - 63. वित्रपक्षता । having beautiful eyelashes.
- 64. सितासितक्षमल्दलनयनता। L. 58. nîlakuvalayadalasadrisanayanah, V. 65, having eyes like the petals of a dark and white lotus (with reference to the white ball and the black pupil?).
- 65. सायतभूकता । V. 66. âyatabhrûh, D. 56. âyatabhamukatâ, having long eyebrows.
- 66. शुक्तभूकता। having white brows? better, खरूणभूकता। V. 67, D. 53, having small brows.
  - 67. सुचिन्यभूकता। L. 60. kitrabhrûk, having the eyebrows shining.
  - 68. पीनायतभुजलता । having fat and long arms.
  - 69. समकर्णता । having equal ears.
  - 70. सनुपहतकर्णेद्रियता। having the organ of hearing uninjured.
- 71. अपरिक्रानललाटना। cf. V. 72. suparinatalalâtah, having a forehead not receding.
- 72. पुषुललारता । V. 72, 73; cf. Lal. 70. samgatamukhalalâtah, D. 51. âyata-puthulalâtasobhatâ, having a wide forehead.
- 73. सुपरिपूर्णोन्नमांगता। L. 71, V. 74, D. 50. khattanibhakârusirasatâ, having the head well developed.
- 74. अमरसदृशकेशता। L. 72. asitakesah, D. 72. sunîlakesatâ, having hair (dark) like a bee.

- 75. चित्रकेशता । L. 74, V. 75, D. 73. dakkhinâvattakesatâ, having beautiful hair.
- 76. गुडाकेशता । L. 79. samkukitakesatâ, having the hairs crisp; having a Gudâ, like Arguna.
- 77. असंतुलितवेशता । L. 77, V. 77, D. 77. alulitakesatâ. having the hair not tangled.
  - 78. सपहपनेशता। L. 76, V. 78, D. 79. kamalakesatâ, having soft hair.
- 79. सुरिनिकेशता। L. 75, V. 79, D. 71. sugandhamuddhantâ, having perfumed hair.
- 80. श्रीवत्समुत्तिकनंद्यावर्तेलिश्वतपाणिपादतलता चेति ॥ L. 80. srîvatsasvastikanan-dyâvartavardhamânasamsthânakesah, D. 80. ketumâlâratanaramgitatâ, having the palms of hands and feet marked with Srîvatsa, Muktika, Nandyâvarta.

Other Anuvyañganas:

- Lal. 11. सायतपादपिकाः having long heels.
- Lal. 13. तुल्पपाणिलेख: having regular lines on the hand.
- Lal. 15. अजिद्यपाणिलेख: having the lines on the hand not crooked.
- Lal. 22. प्रलंबनाहु: V. 41. sthitâgânvavanatapralambabahutâ, having arms hanging down to the knees.
- Lal. 28. सुसमाहितगात्रः V. 31. susamhatagâtrah, D. 28. kofisahassahatthibala-dhâranatâ, having his members perfect.
- Lal. 55. महसितनयनः D. 44. pañkappasâdavathanettatâ, with smiling eyes. Having eyes with the five degrees of delight.
- Lal. 59. सहितभू: D. 52. susanthânabhamukatâ, with eyebrows equal (or with eyebrows joined).
- Lal. 61. संगतभू: D. 55. mahantabhâmukatâ, with joined eyebrows, with large eyebrows.
- Lal. 62. अनुपूर्वभू: V. 68. samaromabhrû/, D. 54. anulomabhâmukatâ, with regular eyebrows, (well-traced brows.)
  - Lal. 63. असितभू: with black eyebrows.
  - V. 67. श्वरूपानू: D. 53. samhabhamukatâ, with small eyebrows.
  - Lal. 64. पीनगंड: D. 42. paripunnakapolatâ, with full cheeks.
- Lal. 65. सविषमगंड: with equal cheeks.
  - Lal. 66. व्यपगतगंडदोष्: without blemishes on his cheeks.
  - Lal. 67. अनुपहतकुष्ट: not touched by abuse.
  - Lal. 68. सुविद्तिंद्रिय: (viditendriya MS.), with well-known organs of sense.

Lal. 69. स्परिपूर्विद्यः with complete organs of sense.

Lal. 70. संगतनुष्ठलाटः cf. D. 51. âyataputhulalâtasobhatâ, with face and fore-head in harmony.

Lal. 78. अनुपूर्वकेश; D. 78. samakesatâ, with regular hair.

D. 75. सिनिद्धकेशता having seft hair.

D. 80. बेतुमालारतनरंजितता being adorned with the jewels of Ketumâlâ.

LXXXV, चक्रवर्तिनां सप्त रत्नानि 'The seven treasures of emperors.'

1. Kakkaratanam; 2. hatthiratanam (3); 3. assaratanam (4); 4. maniratanam; 5. itthiratanam; 6. gahapatiratanam; 7. parinâyakaratanam.

Mahâvyutp., sect. 176. Lalitav. pp. 14-19 (in the same order as Pâli). Childers, p. 402 b. Burnouf, Lotus, p. 416. Sacred Books, XI, 251-261. Senart, Légende, p. 14 ff. Eitel, p. 122 f.

'1. The wheel; 2. The horse; 3. The elephant; 4. The gem; 5. The wife;

6. The householder; 7. The governor (or general).

# LXXXVI. चयोऽध्वानः 'The three times.'

1. Atîto addhâ; 2. anâgato addhâ; 3. pakkuppanno addhâ. Childers, p. 10 a.

'1. Past; 2. Future; 3. Present.'

# LXXXVII. चत्वार: कल्या: 'The four cycles.'

Mahâvyutp., sect. 249: <sup>1</sup>संवर्तकच्य <sup>2</sup> विवर्तिकच्य <sup>3</sup> शंतरकच्य <sup>4</sup> शस्त्रांतरकच्य <sup>5</sup> रोगांतरकच्य <sup>6</sup> दुभिशांतरकच्य <sup>7</sup> महाकच्य <sup>8</sup> भद्रकच्य, and then कृतयुगं चेतायुगं द्वापरयुगं कल्यियुगं (see next section).

Childers, p. 185 b, gives samvatto and vivatto as subdivisions of the mahâ-

kappa; then antarakappo and (p. 186 a) bhaddakappo.

Burnouf, Introd. pp. 75, 486; Lotus, pp. 324, 730. Köppen, I, 268 ff. Eitel, pp. 49 f., 64.

LXXXVIII, चत्वारि युगानि 'The four periods' (see note on sect. LXXXVII).

1. Kaliyugam; 2. dvâparayugam; 3. tetâyugam; 4. katayugam. Childers, p. 606 a. Hodgson, p. 44.

### LXXXIX. लोकड्यं 'The two worlds.'

That is, the world of animals and of inanimate things.

# XC. चत्वारो योनयः 'The four classes of birth.'

1. Andagâ yoni; 2. galâbuyoni (3); 3. samsedagâ yoni (2); 4. opapâtikâ yoni. Childers, p. 605 a. Mahâvyutp., sect. 113. Trigl. p. 26 b (62). Eitel, p. 145.

1. Oviparous; 2. Moisture-sprung; 3. Viviparous; 4. Apparitional.

XCI. पंच क्षाया: 'The five depravities.'

Mahâvyutp., sect. 120. Saddharmap., A. S. MS., fol. 18 b; transl. Kern, p. 58, v. 140. Sukhâvatî, sect. 18 f. (p. 99). Burnouf, Lotus, p. 360. Eitel, p. 48 a.

#### XCII. त्रयः सत्ताध्याः.

This paragraph is unintelligible. Dr. Morris suggests something corresponding to the Pâli tisso viggâ. Pûrvânta° might be pubbenivâsânussatiñânaviggâ; Aparânta° might be âsavânâm khaye ñânaviggâ; Katurm° might be sattânâm kutupapâte ñânaviggâ, or katumagge ñânam.

XCIII. दश ज्ञानानि 'The ten kinds of knowledge.'

Mahâvyutp., sect. 35. Childers, p. 259 a, has four ñânas, viz. 1. dhamme ñânam (5); 2. anvaye ñânam (6); 3. parikkhede ñânam (8); 4. sammutiyâ ñânam.

XCIV. पंच ज्ञानानि 'The five kinds of knowledge.' Mahâvyutp., sect. 2. Trigl. p. 9 (6).

XCV. हे सत्ये 'The two kinds of truth.'

'1. Sammutisakkam, truth by general consent; 2. paramatthasakkam, self-evident truth.'

Mdo. XIV, 8 (Feer, p. 256), संवृतिपरमार्थसत्यनिर्देश. Cf. Tanjur, Mdo., No. 8 (Feer, p. 368). Childers, p. 409 a. Schlagintweit, p. 35. Wassiljew, p. 294 f.

XCVI. चतुरार्यसत्येषु मोडश खांतिज्ञानलक्ष्णाः (sic).

Mahâvyutp., sect. 52 (cf. sect. XXI).

XCVII. दु: खसते चलार साकारा: 'The four parts of the truth of suffering.'
Mahâvyutp., sect. 50 Trigl. p. 15 (23). Lalitav. p. 35, 7 ff. (see sect. LV).
Burnouf, Introd. p. 462. Hardy, Manual, p. 495 (4).

XCVIII. समुद्यसत्ये चत्वार आकाराः 'The four parts of the truth of the cause.'

Mahâvyutp., sect. 50. Trigl. p. 15 (23).

XCIX. निरोधसत्ये चत्वार साकारा: 'The four parts of the truth of cessation. Mahâvyutp., sect. 50. Trigl. p. 15 b (23).

C. मार्गसरो चत्वार आकारा: 'The four parts of the truth of the way.' Mahâvyutp., sect. 50. Trigl. p. 15 b (23). On प्रतिपद्द, patipadâ, see Burnouf, Lotus, p. 520, and Mahavagga I, 6, 18 (p. 10).

CI, चतार समाधय: 'The four kinds of contemplation.'

Childers, p. 423 b, mentions anantariko samadhi, and, among the five elements of samâdhi, âlokapharanatâ, 'diffusion of light.'

# CII. सही --- पहलाः.

1. Sotapattimaggattho; 2. sotapattiphalattho; 3. sakadagamimaggattho; 4. sakadagâmiphalattho; 5. anâgâmimaggattho; 6. anâgâmiphalattho; 7. arahattamaggattho; 8. arahataphalattho.

Cf. Mahâvyutp., sect. 41. Childers, pp. 56 (s.v. ariyapuggalo), 225 b. Puggala-

paññatti, ed. Morris, p. 2. Burnouf, Introd. p. 291.

# CIII. सष्टी प्रतिपद्गतलाः.

Cf. Mahâvyutp., sect. 41. Puggala-paññatti, ed. Morris, p. 2.

Several of these names are illegible and unintelligible. Devakulankulo is a conjecture, founded on the Pâli kolankolo (Puggala-paññatti, ed. Morris, p. 16) and Sânkh. Grihya IV, 12. Ekavîkika may be for Pâli ekabîgî (l. c. p. 16). Abhisamskâraparinirvâyî corresponds to sasankhâra-parinibbâyî (l. c. p. 17). Sarvâståna may be for sarvåsthånaplutah. The last word khadga is wrong. The whole number may have been eighteen.

### CIV. हादशाकारधर्मच कप्रवर्तकं (cf. sect. XXI).

Mahâvyutp., sect. 60. Lalitav. p. 542, 15 ff. Mahâvagga, p. 10. Buddhist Suttas, p. 150.

CV. टानं चिविधं 'The threefold charity.'

Childers, p. 29 a, gives amisadânam, dhammadânam. Anguttara-nikâya II.

The Mahâyânasamparigrahasâstram (Hiouen Thsang's translation) speaks of the six Pâramitâs. The Chinese paraphrases nearly agree with the words of this and the following five sections: 1. Gift consisting of the law; 2. Gift consisting of material things; 3. Gift of fearlessness (अभय 'safety'). Cf. Sukhâvatî, p. 61, 5.

'r. Religious (spiritual) gifts; 2. Material gifts; 3. Friendliness.'

# CVI. शोलं त्रिविधं 'The threefold morality.'

See note on CV. Chinese: 1. Sîla of good behaviour; 2. Sîla of collecting or holding good deeds; 3. Sila by benevolence towards beings; cf. CXVII.

# CVII. द्यांतिस्त्रिविधा 'The threefold patience.

Different Kshantis are mentioned elsewhere. Sukhavatî, cap. 32 (p. 55, 12), has: घोषानुगा, अनुलोमिको, अनुत्यिक्षभिक्षांति.

Lalitav. p. 36, 16 (Dharmâl. 51), अनुत्यादक्षांति as leading to निरोधसाक्षात्क्रियाBurnouf, Lotus, p. 380, translates: 'Resignation to the idea of not being born again, which leads to a clear conception of nirodha.' He distinguishes it from अनुत्यात्रकी धमेखांति:, which he translates by 'resignation to future conditions.' According to Lalitav. p. 39, 14 ff. (Dharmâl. 105 and 106), this अनुत्यात्रक्षभेद्यांति: seems to mean 'resignation to future and supernatural conditions,' while अनुलोधि-कथमेखांति: would be 'resignation to natural consequences.' See Lefmann, LV, p. 158. Kern, pp. 411, 419.

Saddharmap., transl. Kern, p. 254, অনুমেরিক°, 'acquiescence in the eternal law.' Chinese: 1. Forbearance of injuries and enmitties (2); 2. Forbearance of pains or suffering (3); 3. Forbearance by investigating conditions (1). Wassiljew, p. 140. Târanâtha, übers. Schiefner, p. 61.

# CVIII. वीर्षे त्रिविधं 'The threefold energy.'

Chinese: 1. Energy by putting on armour; 2. Energy in practice; 3. Energy in not being timid, not being backward, and not being satisfied.

There is a work by a Japanese, entitled 'Questions and answers on the one hundred Dharmas,' in which similar lists are given; but the three sorts of energy are enumerated differently: 1. Energy by putting on armour; 2. Energy in holding good deeds; 3. Energy in conferring benefits.

# CIX. ध्यानं त्रिविधं 'The threefold meditation.'

Chinese: 1. Meditation by residing comfortably; 2. Meditation by drawing out (sins?); 3. Meditation by doing what is to be done.

# CX. प्रज्ञा चिविधा 'The threefold wisdom.'

1. Kintâmayâ pañnâ (2); 2. sutamayâ pañnâ (1); 3. bhâvanâmayâ pañnâ (3).

Childers, p. 330 a, s. v. paññâ. Trigl. p. 12 b.

The Chinese list does not agree with ours: 1. Wisdom obtained by the practice free from discrimination; 2. Wisdom obtained by non-discrimination; 3. Wisdom obtained after non-discrimination.

'1. Wisdom obtained by study; 2. Wisdom obtained by thought; 3. Wisdom obtained by meditation.'

#### CXI. उपायस्त्रिविधः

For this and the following three Pâramitâs, the Chinese paraphrases (which are found in the above-mentioned Japanese work) do not agree with our lists.

CXII. प्रशिधानं त्रिविधं.

CXIII. बलं त्रिविधं.

CXIV. जानं त्रिविधं.

CXV. आवरणे हे.

CXVI. नैरात्म्यं डिविधं.

### CXVII. संभारो द्विविध: 'The twofold equipment.'

Lalitav. p. 39, 4 ff. (Dharmâl. 97-100), has four, viz. 1. पुण्यसंभार; 2. ज्ञान-संभार; 3. ज्ञानपसंभार; 4. विदर्जनसंभार (cf. Kern, I, 419).

That is, according to Kern, the equipment consisting in-1. Meritorious acts;

2. Science; 3. Quietude; 4. Far-sightedness (clairvoyance).

On श्रमण and विषश्यन (evidently the same as विदर्शन), see Wassiljew, pp. 141, 144. Trigl. p. 18b (32).

### CXVIII. षट् समाध्यावरणानि.

# CXIX. षष्टी प्रहाणसंस्काराः.

# CXX. चतारो द्वीपा: 'The four continents.'

1. Uttarakuru; 2. Gambudîpo; 3. Pubbavideho; 4. Aparagoyânam. Childers, p. 228 a, s. v. mahâdîpo. Mahâvyutp., sect. 149. Trigl. p. 23 (47). Lalitav. pp. 21, 8 f.; 144, 4 f.; 170, 14 f. (cf. 257, 6, चतुर्विषय). Burnouf, Introd. pp. 75 n., 177 n.; Lotus, p. 843. Hardy, Manual, pp. 4, 14; Legends, p. 85. Köppen, I, 233 f. Kern, p. 289. Eitel, p. 144 f.

# CXXI. सरावृष्णनरकाः 'The eight hot hells.'

1. Sangîvo; 2. kâlasutto; 3. sanghâto; 4. roruvo; 5. mahâroruvo;

6. tapano; 7. patâpano; 8. avîki.

Mahâvyutp., sect. 209. Mahâvastu I, 5-27. Childers, p. 260 b. Pañkagati, transl. Feer, Ann. Mus. Guim. V, 516. Burnouf, Introd. p. 201; cf. p. 366 (on the punishments); Lotus, p. 309. Hardy, Manual, pp. 26 ff., 47, 59. Köppen, I, 240. Kern, p. 298. Beal, p. 245. Eitel, p. 82 a.

CXXII. अष्टी शीतनरका: 'The eight cold hells.'

Mahâvyutp., sect. 210: 1. अबुँद; 2. निर्चुंद; 3. अटट; 4. हहव; 5. हुहुव; 6. उत्पल; 7. पस; 8. महापस.

Suttanipâta, transl. Fausböll, S. B. E., X, p. 121, has Abbuda, Nirabbuda, Ababa, Ahaha, Atata, Kumuda, Sogandhika, Uppalaka, Pundarîka, Paduma. See Vyâkhyâ, fol. 257 a, l. 7. Burnouf, Introd. p. 201. Kern, I, 298 f. Eitel, p. 82 a.

CXXIII. सप्त पातालानि 'The seven lower regions.'

CXXIV. ही चक्रवाडी 'The two mountain-rings.'

Childers, p. 97 b, kakkavâlam and °lam. Lalitav. pp. 170, 18 f.; 346, 5. Saddharmap., transl. Kern, p. 233. Âryamahâkarunapundarîkasûtra, transl. Feer, Ann. Mus. Guim. V, 161. Burnouf, Lotus, p. 842. Hardy, Manual, p. 2; Legends, pp. 80 ff., 97 ff. Köppen, I, 234 f. Kern, I, 289. Eitel, p. 142 a.

CXXV. सष्टांगपवेताः 'The eight mountains.'

1. Yugandharo; 2. Îsadharo; 3. Karavîko; 4. Sudassano; 5. Nemindharo (7); 6. Vinatako (5); 7. Assakanno (6); (8. Meru, being nearest to Yugandharo.)

Mahâvyutp., sect. 188. Childers, p. 211 b (s. v. kulâkalo). Burnouf, Lotus, p. 842 ff. Hardy, Manual, p. 12; Legends, p. 82 ff. Köppen, I, 233. Eitel: Yugamdhara (p. 175 b), Îshâdhara (p. 46 a), Karavîka (p. 53 a), Sudarsana (p. 134 b), Asvakarna (p. 17 a), Vinataka (p. 168 b), Nemimdhara (p. 83 b), Sumeru (p. 136 a).

CXXVI. सम सागरा: 'The seven seas.'

Childers, p. 412 a (s. v. sâgaro), has: 1. khîrannava (cf. 2); 2. nîlasâgara; 3. pîtasâgara, etc. Cf. Hardy, Manual, p. 12; Legends, p. 84.

CXXVII. पट् कामावचरा देवा: 'The six classes of gods of the world of desire.'

1. Kâtummahârâgikâ; 2. tâvatimsâ; 3. yâmâ(4); 4. tusitâ(3); 5. nimmânaratino; 6. paranimmitavasavattino.

Mahâvyutp., sect. 151. Trigl. p. 23 b (49). Cf. Lalitav. pp. 33, 3; 113, 14; 478, 10. Childers, pp. 177 a, 467 b. Mahâvagga I, 6, 30 (p. 12). Burnouf, Introd. pp. 79, n. 3; 601; 604; Lotus, p. 353. · Köppen, I, 260. Kern, I, 291. Eitel, pp. 145 a, 148 a, 152 a, 173 a, 85 a, 90 b.

CXXVIII. श्रष्टादश रूपावचरा देवा: 'The eighteen classes of gods of the world of form.'

1. Brahmapârisaggâ; 2. brahmapurohitâ; 3. mahâbrahmâno; 4. pa-

rittabha; 5. appamanabha; 6. abhassara; 7. parittasubha; 8. appamânasubhâ; 9. subhakinnâ; 10. vehapphalâ; 11. asaññasattâ; 12. avihâ; 13. atappâ; 14. sudassâ; 15. sudassî; 16. akanitthâ.

Mahâvyutp., sects. 152-156. Trigl. p. 24 (50-53). Childers, p. 467 b. Burnouf, Introd. p. 609 ff.; Lotus, p. 353. Hardy, Manual, pp. 5 ff., 26. Köppen, I, 260 f. Kern, I, 292 f. Eitel, p. 105, etc.

CXXIX. च्लारोड रूपायचरा देवा: 'The four classes of gods of the formless world.'

1. Âkâsânañkâyatanûpagâ; 2. viñnânañkâyatanûpagâ; 3. âkiñkañ-

ñâyatanûpagâ; 4. nevasaññânâsaññâyatanûpagâ.

Mahâvyutp., sect. 157. Trigl. p. 24 b (54). Childers, p. 467 b. Burnouf, Lotus, p. 811 ff. Hardy, Manual, pp. 5 ff., 26. Köppen, I, 261. Kern, I, 293 f. Eitel, p. 13b. CXXX. त्रिविधा लंघनाः.

# CXXXI. चिविधा महामैची.

The text is evidently faulty.

CXXXII. निविधं कर्न 'The threefold (fruit of) work.'

1. Ditthadhammavedanîyakammam; 2. uppaggavedanîyakammam; 3. aparâpariya vedanî yakammam.

Mahâvyutp., sect, 117. Childers, p. 178 b. Hardy, Manual, p. 447, gives

eleven.

'1. Karma manifesting itself in this life; 2. Karma manifesting itself in the next existence; 3. Karma manifesting itself at a subsequent period.'

CXXXIII. निविधं प्रातिहांचे 'The three kinds of magic.'

Mahâvyutp., sect. 12: 1 मुद्धिप्रतिहार्थे 2 स्रादेशप्रतिहार्थे 3 सनुशासनीप्रतिहार्थे. Cf. Lalitav. p. 82, 16: चृद्धिमातिहार्थे. Burnouf, Lotus, p. 310.

CXXXIV. अष्टावस्था: 'The eight untimely ways of being born. Mahâvyutp., sect. 116. Burnouf, Lotus, p. 835. Childers, p. 24 b.

### CXXXV. त्रिविधा विकल्पाः.

CXXXVI. चलार: समाधय: 'The four kinds of contemplation.' विमलप्रभा, Saddharmap., transl. Kern, p. 394. Eitel, p. 167 b.

## CXXXVII. चतुरेशायाकृतवस्त्रीन.

Mahâvyutp., sect. 201. Abhidharmakosavyâkhyâ, fol. 355 a, l. 4. Milinda-Panha, p. 145; Oldenberg, Buddha, p. 443. In illustration of avyâkrita, Kasawara sent me the following note: 'In Hiouen Thsang's translation of the Abhidharmakosa, cap. 5, we read, "There are four ways of answering questions. What are the four? Sometimes one answers directly (एकांश्रयाकरणं), sometimes by qualifying (विभज्य व्याकरणं), sometimes one gives an answer after putting a question (परिपृच्छाव्याकरणं), and sometimes one does not give any at all, but puts it aside (स्थापनीयव्याकरणं). When should one answer a question directly? One should do so, when asked whether all conditions are inconstant. When should one answer by qualifying? When one is asked, what reward one receives, if doing anything on purpose, one should answer by qualifying (that, if the action is good, the person will receive a good reward; and if it is bad, he will receive a bad reward). How does a person answer after putting another question? Supposing he is asked whether personality and self are the same thing, he must put a question: 'What self do you mean? If you mean the gross self, then it is different.' When does one give no answer? When one is asked, whether this world is permanent or not, whether it is both permanent and not permanent, whether it is neither permanent nor impermanent; whether this world has an end or not, whether it has both an end and no end, whether it has neither an end nor no end; whether a Tathagata, after his death, exists or not, whether he both exists and not exists, whether he neither exists nor not exists; whether this life is this body, or whether they are different,-when one is asked in this way, one puts the question aside."

'अव्यक्ति, which means "not qualified," "not declared," is used synonymously

with स्थापनीय. See Childers' Dict., p. 328, under Pañho.'

# CXXXVIII. चोणि कुशलमूलानि 'The three roots of virtue.'

'1. Alobho, freedom from covetousness; 2. adoso, freedom from anger; 3. amoho, freedom from ignorance.' Childers, p. 214 a.

# CXXXIX. त्री त्यकुश्मूलानि 'The three roots of vice.'

'1. Lobho, covetousness; 2. doso, anger; 3. moho, ignorance.'
Mdo. XX, 11 (Feer, p. 269). Childers, p. 25 b. Burnouf, Lotus, p. 336. Cf.
Hardy, Manual, p. 495.

# CXL. तिस: शिक्षा: 'The three kinds of study.'

1. Adhisîlasikkhâ(2); 2. adhikittasikkhâ(1); 3. adhipaññâsikkhâ(3). Mahâvyutp., sect. 32. Trigl. p. 15 b(24). Childers, p. 475 a, s. v. sikkhâttayam.

'1. Training in the higher morality; 2. Training in the higher thought; 3. Training in the higher learning.' See note on Vinaya Texts, II, 23.

#### इति नागार्नुनपादविरचितायां धर्मसंग्रहः समाप्तः॥

The Chinese Version ends with the eighty Anuvyanganas, and mentions no author.

Both MSS. agree in °रिनतायां, which may be for °रिनतोडयं. But perhaps this locative may refer to another work of Nâgârguna, such as his commentary on the Pragñâpâramitâ, and the title may be an abbreviation of नागानुनपाद्विरिनतायां मजापारिमतावृत्ती धर्मसंग्रहः. Though this is a mere conjecture, I cannot make the correction of °रिनतायां into °रिनतोडयं without hesitation, for it is a matter of importance, as the latter reading would make our संग्रह definitely a work of Nâgârguna.

#### INDEX

The Roman numerals refer to the titles of sections, and the English figures to the sections.

खक्तिष्ठ, 128. सकुशल, (ten) LVI. सबुशलमूल, (three) CXXXIX. स्रध्य, (eight) CXXXIV. खखोभ्य, 3. ष्रगिन, 8. स्रवरदिकराज, 11. चचल, 123. सचला, 64. ষ্মন্ত (for स्रभ्), 34. षटट, 122. संडज, ९०. स्तप, 128. स्रतीते ब्रध्वन्यसंगमप्रतिहतज्ञानं, 79. सतीतोडध्वा, 86. स्रतंतश्चनात, 41. ष्मदत्तादान, 56. खदीनगाचता, 84 (29). चदु:खा, 27. षदु:खासुखा (वेदना), 27, 72. सद्भाष्ट्रमे, 62.

सद्वेष, 30, 138. अधिचित्रशिक्षा, 140. स्रिप्रज्ञाशिक्षा, 140. सिंधमुक्तिबल, 75. स्मिनुक्तिवशिता, 74. स्रिभोक्ष, 30. सिशीलशिक्षा, 140. स्रध्यात्मप्रमोदन, 72. स्थात्मबहिधीशून्यता, 41. सध्यात्मरूपसंज्ञिन्, 59. स्थात्मश्र्यता, 41. सध्येषणा, 14. सध्वन्, (three) LXXXVI. सनंतगंज, XII note. अनंतवाँ झोकः, 157. सनपत्रपा, 30, 69. सनभ्रक, 128. धनवकारशून्यता, 41. सनवराग्रश्चता, 41. सनागते प्रध्वन्यसंगमप्रतिहत-ज्ञानदर्शन, 79. सनागतोऽध्वा, 86. श्वनागामिन्, 102, 103. सनागामिफलप्रतिपन्नक, 102.

सनात्मतः, 97. स्ताभोग, 118. **सनालंघन** (?), 130, 131. सनित्रतः, 97. सनित्ता, 31. सनिताः सर्वसंस्काराः, 55. सनिमित्त, 73. सनुत्रपूजा, (seven) XIV. सनुत्पत्तिकधमेखांति, note. सनुत्पद्यवेदनीय, 132. सनुत्पन्न, 45. चनुत्पाद (चनुत्पन्नानामक्-शलानां धर्माणां), 45. ञ्चनुत्पादज्ञान, 93. सनुपहतक्येंद्रियता, 84 (70). अनुपूर्वगात्रता, 84 (20). सनुपूर्वदंष्ट्रता, 84 (59). सनुपूर्वसमाधिसमापत्ति,(nine) LXXXII. सनुपूर्वागुलिता, 84 (6). चनुमोदना, 14. सनुलोमिकी (द्यांति), CVII

अनुव्यंजन,(eighty)LXXXIV. अनुशासनीप्रातिहार्य, 133. ञ्चनुस्मरणविकत्य, 135. अनुस्मृति, (six) LIV. संत्याहदृष्टि, 68. संतरकत्य, 87. संतरापरिनिवायन, 103. संतवाँह्योकः, 137. संतवांश्वानंतवाँ होकश्च, 137. संधकार, 34. सन्वयज्ञान, 93. स्रपत्रपा, 30. स्रपप, 122. स्रपरगोदानि, 120. ख्रपरवेदनीय, 132. सपरांतकोटिपरिज्ञाय, 92. अपरिम्लानललाटता,84(71). अपरुषकेशता, 84 (78). स्रप्रशिहित, 73. जप्रतिसंख्यानिरोध, 32. अप्रतिसंख्यायोपेखा, 79. सप्रमाणाभ, 128. सप्रमाद, 30. अप्राप्ति, 31. सभावश्चन्यता, 41. सभावस्वभावश्चाता, 41. स्रभिज्ञा, (five) XX. See Burnouf, Lotus, p. 291. स्रभिज्ञात, 104. स्रभितेय, 104. स्रभिध्या, 56.

अभिनीलने बता, 83.

स्रभिमुखी, 64. स्रभिषेकभूमि, LXIV note. स्राभसंस्कारपरिनिवायिन, 103. जिभसंबोधिवैशारद्य, 77. अभुग्नकुष्टिता, 84 (37). समिताभ, 3. स्रमोधसिडि, 3. जमोह, 138. सम्, 36. ष्मयशस्, 61. अरूपावचरा देवा:, (four) CXXIX. छचिषाती, 64. अर्घेचयी, 19. सर्पप्रतिशरणता, 53. अर्थेप्रतिसंविद, 51. सर्द्वेभूत, 103. सर्दि, 122. सहित्, 102. सहित्मलप्रतिपत्तक, 102. सहेंद्रुध, 60. जलक्षणभूत्यता, 41. अलंघन, (three) CXXX. ਜ਼ਲਾਮ, 61. चलोभ, 30, 138. ञ्चवक्रगामिता, 84 (17). अवदात, 34. अवदान, LXII note. अवनत, 34. खवलोकितेश्वर, XII note. सविकत्यक, 113.

स्रविज्ञित, 26. **अविद्या, 42, 67.** अविम्लानललारता, 84 (71). स्विरलदंतता, 83. स्वविषमपादता, 84 (10). स्रवीचि, 121. सवृह, 128. ञ्जव्याकृतवस्तु, (fourteen) CXXXVII. अशाश्वतो लोकः, 137. अशेषवैभूषितथ्यान, 109. सशोकभय, 71. सम्राद्ध, 30, 69. अभ्रवर्ण, 125. अश्वरत, 85. ससंस्कृत, (three) XXXII. असंस्कृतश्चन्यता, 41. असंज्ञिक, 31. असंज्ञिसच्च, 128. असमाहितचित्र, 79. स्रसंप्रजन्य, 69. See sampraganya. असंमुणितकेशताः, 84 (77). असुर, 10, 57. अहंकारममकार्परित्याम, 15. स्रहिंसा, ३०. सही, 69. अहीकता, 30. **आकाश, 32, 39, 58.** ञ्चाकाशानंत्पायतन, 59. ञाकाञ्चानंत्रायतनोपग, 129. ञ्जाकिंचन्यायतन, 59.

ञ्चाकिंचन्यायतनोषग, 129. साजीविकभय, 71. **भातप**, 34. श्वात्मधारणी, 52. स्रादशनज्ञान, 94 भादेशनाप्रातिहार्य, 133. ष्मानंतर्य, (five) LX. षानंतर्यसमाधि, 101. ञ्चानुलोमिकी (ञ्चांति), CVII. भाप:, 38, 39, 58, 123. श्राभाखर, 128. साभ्यवकाशिक, 63. सामिषदान, 105. आपतन, (twelve) XXIV. षायतपाणिलेखता, 84 (47). स्रायतपाधिर्णता, 83. **आयतभूकता, 84 (65).** सायुःकषाय, 91. ष्ट्रायुविशिता, 74. स्रारस्यक, 63. म्नारूपसमापत्ति, 82. सार्यमत्प, (four) XXI; 81, 104. श्वायीष्टांगिकमार्ग, (eight) L; 43. षालोक, 34. ष्ट्रालोकसमाधि, 101. ञावरण, (two) CXV. ष्ट्रावासमात्सर्य, 78. सावेशिक बुद्धधर्म, (eighteen) LXXIX.

आश्यविशुद्धि, 15. ञ्राष्ट्रविष्युद्धानवल, 76. आश्रवध्यज्ञानवैशारद्य, 77. आहार, (five) LXX. इतिवृत्तक, LXII note. इंद्र, 8. इंद्रिय, (five) XLVII; 43. इंद्रियविकलता, 134. इंपी, 30, 69. ईशाधर, 125. ईशान, 8. उत्तरकुरुद्वीप, 120. उत्पद्यवेदनीय, 132. उत्पन्न, 45. उत्पल, 122. उत्संगपादता, 83. उत्साहगात्रता, 84 (30). **उद्धि**, 126. उदान, 62. उन्नत, 34. उपक्रेश,(twenty-four)LXIX. उपदेश, 62. उपनाह, 30, 69. उपपादक, 90. उपहत्यपरिनिवायिन, 103. उपादान, 42. उपाय, (three) CXI; 18. उपायास, 42. चपेक्षा, 16, 30, 119. उपेक्षासंबोध्यंग, 49. उपेक्षास्मृतिपरिशृद्धि, 72. उपेद्यास्मृतिसंप्रजन्य, 72.

उधानरक, (eight) CXXI. उद्यापि, 11. उष्णीषशिरस्कता, 83. जणालंकतमुखता, 83. जध्वाग्ररोमता, 83. चुनुगाचता, 83. चृद्धि, 20. च्च डिपाद, (four) XLVI; 43. चृद्धिप्रातिहार्य, 133. ऋद्धिविशता, 74. एकपान, II note. एकवीचिक, 103. रकादशप्रतिष्ठसमाधि, 101. एकासनिक, 63. ऐनेयजंघता, 83. सौडता, 30, 69, 118. कट्, 36. कनकमुनि, 6. करुणा, 16. क केशात्व, 38. कर्मन्, (three) CXXXII; 81. कर्मफल, 81. कर्मविशता, 74. क्रमेविपाकज्ञानवल, 76. कर्मव्यावर्तक, 113. कलियुग, 88. वाल्प, (four) LXXXVII. कल्पकषाय, 91. कवलीकाराहार, 70. कषाय, (five) XCI; 36.

कांचन, 123.

काममिथ्याचार, 56. कामावचरा देवाः, (six) CXXVII. काय, 24, 25, 26, 44. कायविज्ञान, 25. कायसाध्विन्, 103. कायसृत्युपस्थान, 44. कालसूच, 121. काइयप, 6. कुदृष्टि, 67. क्रवेर, 7, 8. कुशलमात्सर्य, 78. कुशलमूल, (three) CXXXVIII; 45. कुशलपूल, (three) XV. कुशलसंग्राहशील, 106. कृतयुग, 88. कृत्यानुष्टानज्ञान, 94. क्षा, 9. कोषगतवस्तिगुद्यता, 83. कौकृत्य, 69. कौसीद्य, 30, 69, 118. ऋकुकंद, 6. कोथ, (ten) XI; 30, 69. क्रेश, (six) LXVII. क्रेशकपाय, 91. क्रेशमार, 80. क्रेशावरण, 115. क्रेशोपकर्षक, 113. खयज्ञान, 93. खांति, (three) CVII; 17, 18.

खांतिज्ञानलक्ष्य (चतुरार्यस-त्येषु), (sixteen) XCVI. ष्वांतिवल, 75. खामकुधिता, 84 (38). खार, 126. ह्यितिगर्भ, 12. व्यिप्रसुखाभिसंबोधि, 111. स्वीर, 126. खगर्भ, 12. सदिरक, 125. खन्न, 103. सहरत, 85. खल्पश्चाद्रिकक, 63. गगणगंज, 12, 136. गतिः, (six) LVII. गंध, (four) XXXVII; 24, 25, 26, 33, 40. गंभीरकुधिता, 84 (31). गंभीरनाभिता, 84 (39)· गंभीरपाणिलेखता, 84 (46). गाया, 62. गुडाकेशता, 84 (76). गुरुत्व, 38. गूढग स्मता, 84 (9). गूढिशिरता, 84 (7). गेय, 62. गोपञ्चनेचता, 83. ग्रंपधारणी, 52. घुत, 126. घोषानुगा, CVII note. घाण, 24, 25, 26.

चक्ररत, 85. चऋवर्तिन्, 11. चक्रवाड, (two) CXXIV; 124. चन्नसंबर, XI note. चक्रांकितपाणिपादतलता, 83. चक्षुविज्ञान, 25. चक्षुस, (five) LXVI; 24, 25, 26, 104. चतुमारकोटिपरिशाय, 92. चंद्र, 10. चांडिका, 13. चातुर्मेहारा नकायिक, 127. चारुगामिता, 84 (16). चिकित्सा, 67. चितांतरांशता, 83. चित्र (ऋद्विपाद), 46. चित्रविशता, 74. चित्रविप्रयुक्तसंस्काराः, (thirteen) XXXI; 29. चित्रविस्तरा, LXIV note. चित्रसंप्रयुक्तसंस्काराः, (forty) XXX; 29. चित्रसृत्युपस्थान, 44. चिन्नोत्पादविरागितता, 134. चित्रकेशता, 84 (75). चित्रपद्मता, 84 (63). चित्रांगुलिता, 84 (5). चिंतामयी (adj. f.), 110. चेतना, 30, 119. च्युत्पत्तिज्ञानवल, 76. छ्यांगुलिता, 84 (4). [III. 5.]

घाणविज्ञान, 25.

छंद (संस्कार), 30. छंदपरिहाणि, 79. **छंदसमाधिप्रहाणाय** (चृद्धि-पाद), 46. छाया, 34. जन्मनिदेश, LXIV note. जन्मविश्वा, 74. जंबुहीप, 120. जय, 31. जरामरण, 42. नरायुन, 90. जातक, 62. जाति, 31, 42. जालाबलवडांगुलिपाणिपाद-तलता, 83. जियत्सा, 38. **जिद्धा**, 24, 25, 26. जिद्धाविज्ञान, 25. जीव, 137. जीवित, 31. ज्ञान, (ten) XCIII; (five) XCIV; (three) CXIV; 18, 104. ज्ञानदर्शन, 23. शानप्रतिशरणता, 53. ज्ञानबल, 75. ज्ञानवती, 65. ज्ञानविश्वाता, 74. ज्ञानसंभार, 117. क्षेयावरण, 115. तथागत, (seven) VI; 137.

तथागतदृष्टचित्रह्थिरोत्याद, 60. तनुजिह्ता, 84 (51). तपन, 121. ताचनखता, 84 (1). तारा (देवी), 4. तिस्त, 36. तिर्येक्, 57. तिर्यगुपपन्नि, 134. तीक्षादंष्ट्रता, 84 (56). तुंगनखता, 84 (3). तुंगनासता, 84 (60). तुषित, 127. तूलसदृशसुकुमारपाणिता, 84 (44). नृष्णा, 42. तेजस्, 38, 39, 58. त्यागानुस्मृति, 54. चायस्त्रिंश, 127. चिरत्न, 81. विशरणगमना (अनुत्ररपूजा), 14. चेतायुग, 88. त्रैचीवरिक, 63. द्धि, 126. दान, (three) CV; 17, 18, 19, 62. दिव्यचक्षुस, 20, 66. दिव्यश्रोत्र, 20. दींघें, 34. दीयागुलिता, 83.

दीर्घायुषदेवोपपन्नि, 134.

दु:स, 21, 61, 104. दुःखज्ञान, 93. दु:खत:, 97. दु:खनिरोध, 104. दुःखमार्गगामिन्, 104. दुःखसत्ये चत्वार साकाराः, (four) XCVII. दु:खसमुद्य, 104. दुःखा (वेदना), 27. दुःखाः सर्वसंस्काराः, 55. दु:खाधिवासनाद्यांति, 107. दुःखे धर्मज्ञानखांतिः, 96. दुःखे धर्मज्ञानं, 96. दु:खेऽन्वयज्ञानखांतिः, 96. दुःखेडन्वयज्ञानं, 96. दुरारोहा, LXIV note. दुर्गतिभय, 71. दुर्गेघ, 37. दुर्जया, LXIV note. द्रंगमा, 64. दूश, 59. दृष्टधर्मवेदनीय, 132. दृष्टधर्मसम्, 103. दृष्टि, (five) LXVIII. दिष्किषाय, 91. दृष्टिपरामार्श, 68. दृष्टिप्राप्त, 103. देव, 57. देवकुलंकुल, 103. देवपुत्रमार, 80. देवानुस्मृति, 54. देवी, (four) IV.

देशना, 14. द्वापर्युग, 88. होप, (four) CXX. हेब, 139. धनदा, IV note. धरिणतल, 123. धर्म, 1, 24, 33, 45. धर्मेचकप्रवर्तक,(twelve साकार) CIV. धर्मचक्षुस्, 66. धर्मज्ञान, 93. धर्मदान, 105. धर्मधात, 25. धर्मधारणी, 52. धर्मनिध्यानक्षांति, 107. धर्मनैरास्य, 116. धर्मपद, (four) LV. धर्मप्रतिशरणता, 53. धर्मप्रतिसंविद्, 51. धर्मप्रविचयसंबोध्यंग, 49. धर्ममात्सर्य, 78. धर्ममेघा, 64. धर्मलंघन, 131. धर्मविशिता, 74. धर्मसमृत्युपस्यान, 44. धर्मानुसारिन्, 103. धर्मानुस्मृति, 54. धर्मालंघन, 130. भातु, (eighteen) XXV; (six) LVIII. धारणी, (four) LII.

भूतगुण, (twelve) LXIII.

ध्रम, 34. भतराष्ट्र, 7. धान, (four) LXXII; (three) CIX; 17, 18, 82. ध्यानविमोध्यसमाधिसमापत्ति-संक्षेशव्यवदानव्युत्यानज्ञा-नवल, 76. ध्यानाहार, ७०. नरक, 57, 123; see उद्या°, जीत°. नरकोपपत्ति, 134. नागविकांतगामिता, 84 (12). नात्मायतवचनता, 84 (48). नानात्वसंज्ञा, 79-नानाधातुज्ञानवल, 76. नानाधिमुक्तिज्ञानवल, 76. नामकाय, 31. नामतिक, 63. नामरूप, 42. निःसरणतः, 99. नियंचिशिरता, 84 (8). निदान, LXII note. निंदा, 61. निमित्रोद्वहणात्मका (संज्ञा-संध), 28. निर्वेद, 122. निरात्मानः सर्वसंस्काराः, 55. निरुक्तिप्रतिसंघिद्व, 51. निरूपमा, 65. निरोध, 21. निरोधज्ञान, 93. निरोधतः, 99.

निरोधसत्ये चत्वार साकाराः, (four) XCIX. निरोधसमापत्ति, 82. निरोधे धर्मज्ञानखांतिः, 96. निरोधे धर्मज्ञानं, 96. निरोधेडन्वयज्ञानद्यांतिः, 96. निरोधेडन्वयज्ञानं, 96. निर्माणर्ति, 127. नीतार्थमितिशरणता, 53. नील, 34. नीलदंड, 11. नेमिंधरगिरि, 125. नेयार्थप्रतिशरणता, 53. नैरात्य, (two) CXVI. नैकात, 8. नैयाणिक, 100. नैवाणिकमागावतरणवैशारहा. 77. नैवशाश्वतो नाशाश्वतश्च, 137. नैवसंज्ञानासंज्ञायतने, 59. नैवसंज्ञानासंज्ञायतनोपग,129. नैवांतवानानंतवांश्व, 137. नैषधिक, 63. न्यग्रोधपरिमंडलता, 83. न्यायतः, 100. पदकाय, 31. पस, 122. पद्मपाणि, XII note. पद्मांतक, 11. परचित्रज्ञान, 20, 93. परनिर्मितवश्वतिन्, 127. परनिष्ठावीर्य, 108.

परभावश्रन्यता, 41. परमार्थेश्रन्यता, 41. परमार्थसत्य, 95. परं मरणात, 137. परिसमना, 14. परिणायकरता, 85. परिपूर्णेव्यंजनता, 84 (24). परिमंडल, 34. परिष्कारविशता, 74. परीत्रशुभ, 128. परीन्नाभ, 128. परोपकारधर्मधाति, 107. पवेत, (eight) CXXV. पर्वदसाद्यभय, 71. पांशुक्तिक, 63. पांडरा (देवी), 4. पाताल, (seven) CXXIII. पापदेशना, 14. पार्मिता, (six) XVII; (ten) XVIII. पारुषं, 56. पितृवध, 60. पिपासा, 38. पीत, 34 पीनायतभुजलता, 84 (68). पुरुषप्रसव, 128. पुरस्वल, 75. पुरायसंभार, 117. पुण्यानुमोदना, 14. पुद्धल, (eight?) CII. पुत्रलनैरात्य, 116.

युज्ञलप्रतिशरणता, 53.

पुरुषवाक्शब्द, 35. पुरुषहस्तादिशब्द, 35. पुष्पमंडिता, LXIV note. पूजना, 14. पूर्वनिवासानुस्मृति, 20. पूर्वनिवासानुस्मृतिज्ञानवल, 76. पूर्वविदेह, 120. पूर्वातकोडिपरिज्ञाय, 92. 84 पृषुचारमंडलगावता, (25). पुष्रलारता, 84 (72). पुषी, 10, 38, 39, 58. पेंडपातिक, 63. पैश्वन्य, 56. प्रकृतिश्चन्यता, 41. पदा, (three) CX; 17, 18, 23, 47, 48. प्रजाचसुस, 66. प्रज्ञांतक, 11. प्रज्ञापरिहाणि, 79. प्रशिधान, (three) CXII. प्रणिधानविश्वाता, 74. प्रणिधि, 18. प्रणीततः, 99. प्रतापन, 121. प्रतिघ, 67. प्रतिपत्तितः, 100. प्रतिपत्तिबल, 75. प्रतिपद्ग, 104. ਸ਼ਜਿਪੁੜਲ, (eight, for eighteen) CIII.

प्रतिभानप्रतिसंविद्व, 51. प्रतिभानबल, 75. प्रतिशरण, (four) LIII. प्रतिसंविद, (four) LI. प्रतिसंख्यानयल, 75. प्रतिसंख्यानिरोध, 32. प्रतिसरा (रह्या), 5. प्रतीत्यसमुत्पाद, (twelve) XLII. प्रतंतजनपदोपपन्नि, 134. प्रत्ययतः, 98. प्रत्यवेष्वणाज्ञान, 94. प्रत्याहार, 70. प्रत्यत्वेडध्वन्यसंगमप्रतिहत-ज्ञानदर्शन, 79. प्रत्यवोऽध्वा, 86. प्रत्येकपान (I. C.) or प्रत्येकनुद्ध-यान (F.), 2. प्रथमध्यान, 72. प्रदक्षिणगामिता, 84 (15). प्रदक्षिणावतेनाभिता,84(40). प्रदक्षिणावतिकरोमता, 83. प्रदान (C.), '30. प्रदाश, 69. प्रभवतः, 98. प्रभाकरी, 64. प्रभूतजिद्धता, 83. प्रमाद, 30, 69. प्रमुदिता, 64. प्रयोगवीर्य, 108. मलबबाहता, 83. प्रवचन, (nine) LXII.

प्रशंसा, 61. प्रश्निब, 30, 119. प्रश्निसंबोध्यंग, 49. प्रसन्नगाचता, 84 (32). प्रहारा (उत्पन्नानामकुश्लानां धर्माणां), 45. प्रहाणवल, 75. प्रहाणसंस्कारः (प्रतिपत्त्या), (eight) CXIX. प्रहीण, 104. प्राणातिपात, 56. प्रातिहाये, (three) CXXXIII. प्राप्ति, 31. प्रियवचन, 19. प्रीतिसंबोध्यंग, 49. प्रीतिसुख, 72. प्रेत, 57. म्न, 103. बद्धमाना, LXIV note. बल, 43; (five) XLIX; (three) CXIII; (ten) of Bodhisattvas, LXXV; (ten) of a Tathagata, LXXVI; (पारमिता),18. बहिधारूप, 59. बहिधाशून्यता, 41. विंवप्रतिविंबोष्टता, 84 (49). बुड,(five) III; (रत्न),1,119. बुद्धकपालिनी, XIII note. बुद्धक्षेत्रपरिशोधक, 112. बुद्धचक्षुस्, 66. बुद्धानुसृति, 54.

वहत्मल, 128. बोधिचित्रोत्पाद (अनुत्ररपूजा), 14, (बुशलमूल) 15. बोधिपाक्षिका धर्माः, (thirtyseven) XLIII. बोधिसत्त्व, (eight) XII. वोध्यंग, (seven) XLIX; 43. ब्रह्मकायिक, 128. ब्रद्यपार्षेद्य, 128. ब्रसपुरोहित, 128. ब्रह्मविहार, (four) XVI. ब्रद्याध, 9. भदकत्प, LXXXVII note. भय, (five) LXXI. भव, 42. भाजनलोक, 89. भावनामायी (adj. f.), 110. भावबल, 75. भावियतव्य, 104. भावशून्यता, 41. भूमि, (ten) LXIV; (thirteen) LXV. भूरि, 104. भौतिक, (five) XL. भ्रमरसदृशकेशता, 84 (74). मंजुन्त्री, 12. मिर्चरत्न, 85. मति, 30. मद, 30, 69. मधु, 126. मधुर, 36.

मनस्, 24, 25. मनसिकुवैत्, 104. मनस्तार, 30. मनुष्य, 57. मन्यकुलंकुल, 103. मनोज्ञ, 35. मनोविज्ञान, 25. मंत्रधारणी, 52. मंत्रानुसारिखी, 5. मरणभय, 71. महाकत्म, 87. महाचन्नवाड, 124. महाचल, 123. महापस, 122. महाबल, 11. महाब्रद्धन्, 128. महाभूत, (five) XXXIX. महामयूरी, V note. महामैत्री, (three) CXXXI. महायान, 2. महारीरव, 121. महाज्ञून्यता, 41. महिका, 34. मांसचछ्म, 66. मातृवध, 60. भात्सर्थ, (five) LXXVIII; 30, 69. मान, 67, 118. मानप्रमादादिच्यावतेक, 113. मामकी (देवी), 4. माया, 30, 69. मधुरचारुमंजुखरता,84(54). | मार, (four) LXXX.

मारीची, IV note: 5. मार्गे, 21; cf. सायाष्ट्रांगिकमार्गे. मार्गेज्ञान, 93. मार्गतः, 100. मार्गसत्ये चत्वार साकाराः, (four) C. मार्गे धर्मज्ञान्ञांतिः, 96. मार्गे धर्मज्ञानं, 96. मार्गेड न्वयज्ञानश्चांतिः, 96. मार्गेऽन्वयज्ञानं, 96. मिथ्यादृष्टि, 56, 68, 134. मिड, 69. मीमांसासमाधिप्रहाणाय (चु-**डिपा**द), 46. मुदिता, 16. मुपितस्मृति, 69. मुधितस्मृतिता, 79. मृत्युमार, 80. मृदुगाचता, 84 (22). मृदुजिद्धता, 84 (50). मृदुतस्णहस्तपादतलता, 83. मृषावाद, 56. मृष्टकुक्षिता, 84 (36). मृष्टगाचता, 84 (19). मेघगार्जिघोषता, 84 (53). मेत्री, 16. मैचीदान, 105. मैचेय, VI note; 12. मोह, 30, 139. चक्ष, 30, 69. यथासंस्तरिक, 63. यम, 8.

यमलोकोपपन्नि, 134. यमांतक, 11. यमारि, XI note. यशस्, 61. यान, (three) II. याम, 127. यामिनी, 13. युग, (four) LXXXVIII. युगंधर, 125. योगिनी, (six) XIII. योनि, (four) XC. योनिशः, 104. यौवराज्यभूमि, LXIV note. रक्तजिल्ला, 84 (52). रका, (five) V. रजस, 34. रत, (three) I; (seven) of Kakravartins, LXXXV. रत्नपाणि, XII note.. रत्नसंभव, 3. रवित, 79. TH, (six) XXXVI; 24, 25, 26, 33, 40. रसरसाग्रता, 83. राग, 67. हचिरा, LXIV note. रूप, 24, 25, 26, 33, 40, 59. रूपं विषयस्वभावं, XXXIV. रूपवती, XXIV note. रुपस्तेष, (eleven) XXVI; 22. रूपावचरा देवाः, (eighteen) CXXVIII.

रूपिन, 59. रोचनी, see लोचनी, 4. रौरव, 121. लक्षण, (thirty-two) LXXXIII. लक्षणश्चाता, 41. लघुत्व, 38. लवण, 36. ਲਾਮ, 61, 139. लाभमात्सर्य, 78. लोक, (two) LXXXIX. लोकधर्म, (eight) LXI. लोकपाल, (four) VII; (eight) VIII; (ten) IX; (fourteen) X. लोकोन्नरपंचस्कंध, (five) XXIII. लोचनी, 4. लोभ, 139. लोहित, 34. वज्रधात्वी, IV note. वच्चपाणि, 12. वज्ञभृकुरी, XIII note. वज्रवाराही, 13. वजसत्त्व, III note. वज्ञांकुशी, XIII note. वचांबुजा, XIII note. वंदना, 14. वरूण, 8. वर्णमात्सये, 78. विशाता (बोधिसत्त्वानां), (ten) LXXIV.

वसुंधरा, IV note. वाय, 8, 38, 39, 58. वाराही, see वज्जवाराही. विकल्प, (three) OXXXV. विकल्पसमभावषोधक, 114. विखेप, 69. विमांतक, 11. विचार, 30, 69. विचिकित्सा, 67. विज्ञान, 22, 42, 58. विज्ञानप्रतिशर्यता, 53. विद्यानानंत्यायतन, 59. विद्यानानंत्यायतनोपग, 129. चितके, 30, 69. वितिमरशुद्धालोकता, 84 (34). विद्शिन, CXVII note. विद्या, 104. विनतक, 125. विषश्यन, CXVII note. विपिश्यिन्, 6. विमलप्रभ, 136. विमला, 64. विमुक्ति, 23. विमुक्तिज्ञानदर्शनपरिहाणि, 79. विमुक्तिज्ञानदर्शनस्तंथ, 23. विमुक्तिपरिहाणि, 79. विमोक्ष, (eight) LIX; (three) LXXIII. विरुद्धक, 7. विरुपाद्य, 7.

विवर्त्तकल्प, LXXXVII note. विवेकज, 72. विशालनयनता, 84 (62). विश्वद्यगाचता, 84 (23). विशृद्धनेत्रता, 84 (27). विश्वपाणि, XII note. विश्वभू, 6. विषमगंध, 37. विषय, (six) XXXIII. विसात, 34. विहिंसा, 30, 69. वीर्य, (three) CVIII; 17, 18, 30, 47, 48, (ऋद्विपाद) 46. वीर्यपरिहाणि, 79. वीर्यसंबोध्यंग, 49. वृक्षमूलिक, 63. वृतालोकसमाधि, 101. वृत्तकुष्टिता, 84 (35). वृत्तगात्रता, 84 (18). वृत्तदंष्ट्रता, 84 (55). वृषभविकांतगामिता, 84 (14). वेदना, (three) XXVII; 22, 30, 42, 72. वेदनास्मृत्यपस्थानं, 44. वैपुल्य, 62. वैरोचन, 3. वैशारद्य, (four) LXXVII. व्यंजनकाय, 31. व्यंजनप्रतिशरणता, 53. व्यपगतितलक्यात्रता, 84 (43).

व्याकरण, 62. व्यापाद, 56. व्यायाम, 119. शब्द, (eight) XXXV; 24, 25, 26, 33, 40. शमथ, CXVII note. शरीर, 137. शाक्यमुनि, 6. शास्य, ३०, ६९, 118. शांततः, 99. शांतनिवाण, 55. शास्त्रतयाशास्त्रतय, 137. शाम्यतो लोकः, 137. शिखा, (three) CXL. शिखिन्, 6. शीत, 38. शीतनरक, (eight) CXXII. शीतवती, 5. शील, (three) CVI; 17, 18, शीलव्रतपरामाश, 68. शीलानुस्मृति, 54. शुक्कखविता, 83. शुक्षदंष्ट्रता, 84 (57). श्रुत्रभूकता, 84 (66). श्रक्षहत्ता, 83. श्चिगात्रता, 84 (21). शुचिनासता, 84 (61). शुचिसमुदाचारता, 84 (42). शुभकृत्व, 128. श्रन्य, 59. शुन्यकत्म, 87.

शुन्यतः, 73, 97. श्चन्यता, (twenty) XLI. शुन्यताशुन्यता, 41. शुरंगम, 136. (शोकपरिदेवदुः खदौर्मनस्योपा-यास), 42. शोष, 118. इमाज्ञानिक, 63. श्रहा, 30, 47, 48, 119. श्रद्धांग, (four) LXXXI. श्रद्धानुसारिन्, 103. श्रद्धाविमुक्ति, 103. श्रावक्यान, 2. श्रीवत्समुक्तिकनंद्यावर्क्तेलिख्त-पाणिपादतलता, 84 (80). श्रुतमयी (adj. f.), 110. श्रोच, 24, 25, 26. श्रोत्रविज्ञान, 25. श्वरूणान, 38. षडायतन, 42. संरक्षण (उत्पन्नानां कुशलमू-लानां), 45. संवर्त्तकल्प, LXXXVII note. संवृतिज्ञान, 93. संवृतिसत्य, 95. संस्कार, (two) XXIX; 22, 42. संस्कारसमन्वागत, 46. संस्कृतशून्यता, 41. संखेदज, १०. सक्दागामिन्, 102.

सकदागामिफल, 103.

संक्दागामिफलप्रतिपन्नक, 102. संग्रहवस्त्, (four) XIX. संघ, 1. संघभेद, 60. संघात, 121. संघानुस्मृति, 54. संचारणी, 13. संचेतनिकाहार, 70. संजीव, 121, 123. संज्ञा, 22, 30. संज्ञावेदियतिनरोध, 59. संज्ञास्त्रंभ, (one) XXVIII. सत्कायदृष्टि, 68. सत्त्वकषाय, 91. सत्तलंघन, 131. सत्त्रलोक, 89. सत्त्राध्य, (three) XCII. सन्वार्थिकियाशील, 106. सत्वार्षप्रवंधिक, 112. सत्त्रार्थाभावक, 111. सत्त्वालंघन (?), 130. सत्नेंद्रियपरापरज्ञानबल, 76. सत्य, (two) XCV. सत्याभोग, 118. सत्यार्थोपायपरोक्ष, 114. सदोषापकर्षध्यान, 109. संतिरणविकल्प, 135. संचासनी, 13. संनाहवीर्य, 108. सन्नोत्सदता, 83.

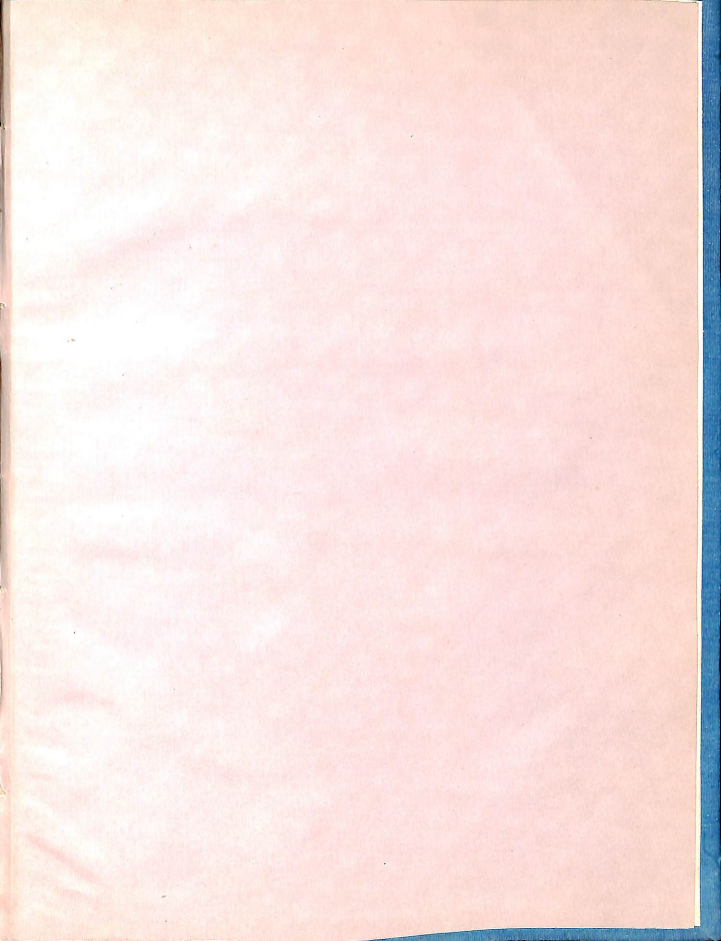
सभागता, 31.

समकर्णता, 84 (69). समक्रमता, 84 (26). समगंध, 37. समचत्वारिंशहंतता, 83. समताज्ञान, 94. समदंष्ट्रता, 84 (58). समदंतता, 83. समंतप्रभा, 65. समंत्रप्रासादिकता, 84 (41). समंतभद्, 12. समाधि, (four) CI; (four) CXXXVI; 23, 30, 47, 48. समाधिपरिहाणि, 79. समाधिवल, 75. समाधिसंबोध्यंग, 49. समाध्यावरण, (six) CXVIII. समानार्थता, 19. समाप्ति, 31. समुत्पाद (अनुत्पन्नानां कुशल-मूलानां), 45. समुदय, 21. समुद्यज्ञान, 93. समुद्यतः, 98. समुद्रयसत्ये चत्वार खाकाराः, (four) XCVIII. समुद्ये धर्मज्ञानखांतिः, 96. समुद्ये धर्मज्ञानं, 96. समुद्ये इन्वयज्ञानष्वातिः, 96. समुद्येऽन्वयज्ञानं, 96. संपापदा, IV note. संप्रजन्य, 119.

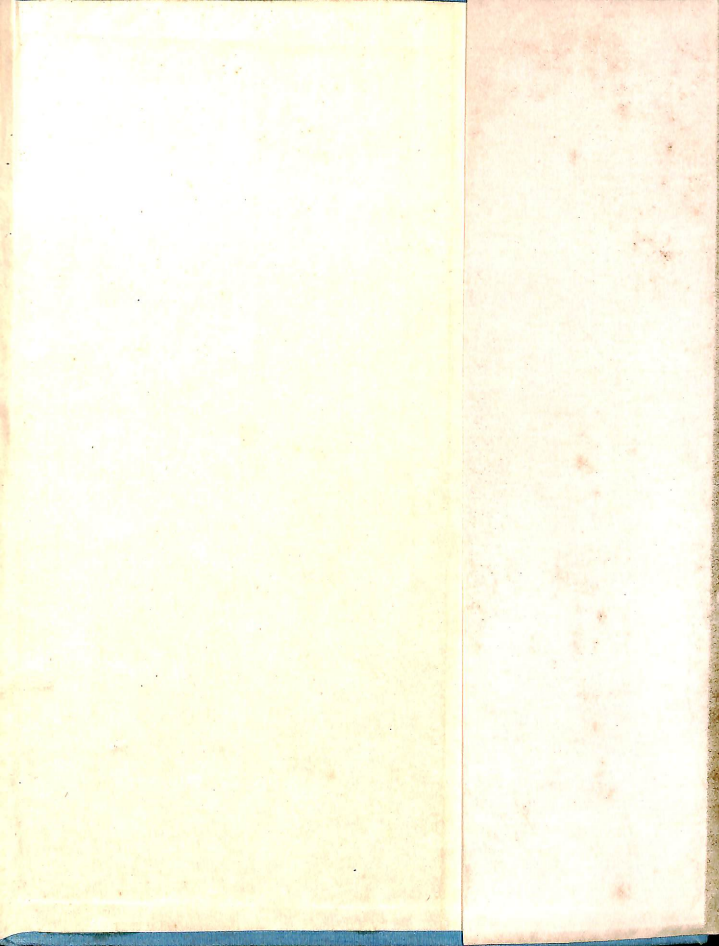
संभराज, 11. संभार, (two) CXVII. संभारशील, 106. संभिन्नप्रलाप, 56. सम्यक्ष्मात, 50. सम्यक्प्रहाण,(four)XLV; 43. सम्यक्संकल्प, 50. सम्यक्समाधि, 50. सम्यक्सृति, 50. सम्यगाजीव, 50. सम्यग्द्रष्टि, 50. सम्यग्वाच, 50. सम्यग्वायाम, 50. सर्वेकायकर्मज्ञानपूर्वेगमज्ञानानु-परिवृत्ति, 79. सवै चगामिनीप्रतिपत्तिज्ञानबलं, 76. सर्वधर्मज्ञून्यता, 41. सर्वे निवरणविष्कंभिन्, 12. सर्वमनस्तर्भेज्ञानपूर्विगमज्ञानानु-परिवृत्ति, 79. सवैवाक्कमैज्ञानपूर्विगमज्ञानानुप-रिवृन्ति, 79. सर्वसत्त्वावबोधक, 111. सवीस्तानम्, 103. सविचार, 72. सवितर्क, 72. सहजविकल्प, 135. साधात्कर्तेय, 104. साञ्चात्कृत, 104. सागर, (seven) CXXVI.

सात, 34. साधुमती, 64. सारकत्य, 87. साहस्रप्रमदेनी, 5. सिंहपूर्वातकायता, 83. सिंहविकांतगामिता, 84 (11). सिंहविकीडित, 136. सिंहहनुता, 83. सितासितकमलद्लनयनता, 84 (64). मुकुमारगाचता, 84 (28). सुख, 61, 72. मुखवैहाविकथ्यान, 109. मुखा (वेदना), 27. सुगंध, 37. सुदर्शन, 125, 128. सुदुर्जया, 64. सुदूश, 128. सुपरिपूर्णो समांगता, 84 (73). सुप्रतिष्टितपाणिपादतलता,83. सुमेरू, 125. मुरभिकेशता, 84 (79). सुरा, 126. सुलक्ष्णज्ञून्यता, 41. सुवर्णवर्णता, 83. सुविभक्तांगप्रत्यंगता, 84 (33). सुविशुद्धधर्मधानुज्ञान, 94. मुसंवृतसंधता, 83. मुस्यानप्रावंधिक, 112. सुद्धिग्धभूकता, 84 (67). सूत्र, 62.

सूर्य, 10. स्कंध, (five) XXII. स्तंधमार, 80. स्विलत, 79. स्त्यान, 30, 69. स्त्रीरत, 85. स्थानास्थानज्ञानबल, 76. स्थिति, 31. स्रिग्धनखता, 84 (2). स्मिग्धपाणिलेखता, 84 (45). स्पर्श, 24, 25, 26, 30, 33, 40, 42. स्पर्शाहार, 70. स्प्रष्ट्य, (eleven) XXXVIII. स्मृति, 30, 47, 48, 119. स्मृतिपरिहाणि, 79. स्मृतिसंबोध्यंग, 49. स्मृतुपस्थान, (four) XLIV; स्रोतसापन्न, 102, 103. स्रोतसापन्नफलप्रतिपन्नक, 102. खभावश्रात्यता, 41. हंसविकांतगामिता, 83, 84 (13). हरित, 34. हिस्तरत्न, 85. हाहाधर, 122. हीनयान, II note. हेतुतः, 98. **롡码**, 34. ही, 30, 69.









# Orient Publictions

114 Surya Niketan Delhi 110092